Îsâgûcî

Mantığa Giriş

www.tuba.gov.tr

#### Îsâgûcî Mantığa Giriş Ebherî

Türk-İslam Bilim Kültür Mirası Dizisi: 3

İnceleme - Tahkik - Çeviri: Hüseyin Sarıoğlu (Prof. Dr.)

Editör: Ali Durusoy (Prof. Dr.)

ISBN: 978-9944-252-70-6

Ankara, 2016

#### Yayın Sürecinde Emeği Geçenler:

M. Sait Türkhan (Dr.)

Tasarım: Salih Pulcu Uygulama: Recep Önder

#### Proje Sorumlusu (TÜBA Başkanı)

Ahmet Cevat Acar (Prof. Dr.)

#### Proje Yayın Kurulu

Atilla Bir (Prof. Dr.) Derya Örs (Prof. Dr.) Erhan Afyoncu (Prof. Dr.) Hüseyin Gazi Topdemir (Prof. Dr.) Hüseyin Sarıoğlu (Prof. Dr.) M. Fatih Andı (Prof. Dr., Proje Yürütücüsü)

Muhittin Macit (Prof. Dr.)

Mustafa Çiçekler (Prof. Dr., Proje Yürütücüsü)

Mustafa Kaçar (Prof. Dr.)

#### Proje Yayın Koordinatörü ve Danışmanı

H. Ahmet Arslantürk (Doç. Dr.)

#### Proje İdari İşler Sorumlusu

Duygu Coşkun

#### Baskı

Ses Reklam Paz. Turizm San. ve Tic. Ltd. Şti. Mebusevleri Ayten Sk. 28/7 Çankaya - ANKARA

© Türkiye Bilimler Akademisi 2016 Bu kitabın tüm yayın hakları saklıdır. Yayıncının izni olmadan hiçbir şekilde çoğaltılamaz.

#### TÜRKİYE BİLİMLER AKADEMİSİ

Piyade Sokak - No: 27 Çankaya - ANKARA bilimklasikleri@tuba.gov.tr 0 312 442 29 03

www.tuba.gov.tr

# Îsâgûcî

# Mantığa Giriş

#### Ebherî

İnceleme - Tahkik - Çeviri **Hüseyin Sarıoğlu** 



### ESÎRÛDDÎN el-EBHERÎ, (Mufaddal İbn Ömer).

Semerkand asıllı olup Musul'da doğmuştur. İlim tahsili ve tedrisi için Musul, Bağdat, Erbil, Anadolu ve İran'ın çeşitli merkezleri arasında yaptığı seyehatler ve ünlü bilgin Kemâlleddin ibn Yunûs'un ilim meclislerine katıldığından başka hayatı hakkında yeterli bilgi ne yazık ki mevcut değildir. Vefeyâtu'lâ'yân müellifi İbn Hallikân, Kâtibî lakabıyla anılan ve meşhur mantık kitabı Risâletü'ş-Şemsiyye fî Kavâidi'l-Mantıkiyye'nin vazarı Necmeddin Ali ibn Ömer el-Kazvinî ile Semseddin Muhammed ibn Mahmud el-İsfehânî filozofun öğrencilerinden birkaçıdır. 1265 yılında Şebister'de vefat eden Ebherî'nin, basta Selçuklu ve Osmanlı medreseleri olmak üzere İslâm dünyasının pekçok yerinde asırlar boyu ders kitabı olarak okutulan Hidâyetü'l-Hikme ve Îsâgûcî dışında felsefeden matematiğe, geometriden astronomiye kadar degişik alanlarda kaleme aldığı onlarca eserinden bazıları şunlardır: Keşfu'l-Hakāik fî Tahrîrî'd Dekâik (H. Sarıoğlu tenkidli metnini yayımlamıştır: Çantay Kitabevi, İstanbul 2001), Tenzîlü'l-Efkâr fî Ta'dîli'l-Esâr, Zübdetü'l Esrâr, Kitâbu Telhîsi'l-Hakāik, er-Risâletü'z-Zâhire, er-Risâletü'l-Bâhire fî Makâleti'z-Zâhire, Risâlet fî Fesâdi'l-Ebhasi'lleti Vada'aha Mübrizü'l-Cedeliyyîn, Tehzîbü'n-Nuket, et-Tehzîb fî'l-Mantık, Risâle fî ilmi'l-Hey'e, Dirâyetü'l-Eflâk, Islâhu Kitâbi'l-Ustukussât fî'l-Hendese li Uklidis.



Büyük gelecekler, büyük geçmişlerin bilgi ve birikimi üzerine inşa edilir.

Türkiye, ihtişamlı bir medeniyetin ve zengin bir tarihin meydana getirmiş olduğu büyük bir birikimin varisidir. Kökleri bilime, bilgiye, hikmete ve irfana dayanan bu birikim, ülkemizin geleceğinin inşası gayretlerinde de en önemli referansımız olmalıdır. Bu büyük birikimden yararlanmadığımız takdirde, geçmişimizi "müzelik bir emtia"ya dönüştürürüz, sağlıklı bir gelecek inşa edemeyiz.

Zira tarih, sadece geçmişte olup biten değil, aynı zamanda bugüne kalan, yarına da aktarılacak olandır. Milletler tarihte yalnızca geçmişlerini değil, geleceklerini de ararlar. Geçmişiyle barışamayan, tarihini yorumlayamayan, ecdadına yabancılaşan milletler, sağlıklı bir gelecek inşa edemezler.

Çağımıza ve geleceğe yapacağımız etki bakımından, sahip olduğumuz zengin mirası yeniden ve daha güçlü biçimde harekete geçirmemiz gerekiyor. Türkiye Bilimler Akademisi tarafından yürütülen "Türk-İslâm Bilim ve Kültür Mirası Projesi"ni, işte bu amaca yönelik bir çalışma olarak değerlendiriyorum.

Proje kapsamında, sosyal bilimler, İslâmî ilimler, Türkiyat, sağlık ve tabiat bilimleri ve teknik bilimler alanlarında hazırlanan eserlerin, bilim ve kültür hayatımıza kazandırılmasını takdirle karşılıyorum.

Bu vesileyle, eserlerin müelliflerini rahmet ve şükrânla yâd ediyor, projenin hayata geçirilmesinde görev alan bilim adamlarımız ile TÜBA mensuplarını kutluyorum.

Recep Tayyip ERDOĞAN T.C. Cumhurbaşkanı

#### Takdim

Toplumların gelişme ve kalkınmasında bilimsel ve teknolojik çalışmalar, belirleyici bir role sahip bulunmaktadır. Yeni bilim ve teknoloji yatırımlarının gerçekleştirilmesi yanında sahip olunan bilimsel ve kültürel birikim ve mirastan yararlanılması, bunun için de söz konusu mirasın gün ışığına çıkarılması büyük önem taşımaktadır.

Mensubu olduğumuz Türk-İslâm medeniyetinin insanlığın bilimsel, teknik ve kültürel birikim ve gelişimine önemli katkıları bulunmaktadır. Bununla birlikte, medeniyetimizin bilim ve kültür tarihindeki önemli başarıları ve katkılarının, egemen Batı merkezli bakış açısının da etkisiyle, yeterince görünür ve bilinir olmadığı bir gerçektir. Bu durum, tarihimizle övünmenin ötesinde hepimize bu zengin mirasın değerlendirilmesi konusunda yeni görevler yüklemektedir.

Türk-İslâm medeniyetine ait eserlerin gün ışığına çıkarılarak bilim ve kültür dünyası ile gelecek kuşakların istifadesine sunulması; bilim, ar-ge ve yenilikçilik konusundaki amaçlarımızın gerçekleştirilmesi için gerekli birikim, özgüven ve motivasyona değerli katkılar sağlamayı içeren önemli bir millî görevin yerine getirilmesini ifade etmektedir. Türkiye Bilimler Akademisi (TÜBA) tarafından başlatılan "Türk-İslâm Bilim Kültür Mirası Projesi", bu konuda atılmış önemli bir adımı oluşturmaktadır.

Matematik, astronomi, tarih, coğrafya, edebiyat, felsefe gibi alanlardan seçilmiş birçok ünlü İslâm âlimi/düşünürü/yazarı tarafından hazırlanan eserleri bilim ve kültür dünyasına kazandırmaya amaçlayan bu proje, Türk-İslâm medeniyetinin bilim ve kültür literatürüne katkısını daha görünür ve yararlanılır hale getirecektir.

#### 10 ÎSÂGÛCÎ • MANTIĞA GİRİŞ

TÜBA mensuplarını bu değerli proje için tebrik ediyorum. Eserlerin yazarlarını hayırla yâd ediyor, eserlerin hazırlanması ve yayımlanmasına katkı sağlayan herkese teşekkür ediyorum. Projenin bilim ve kültür hayatımıza yararlı olmasını temenni ediyorum.

#### Dr. Faruk Özlü

T.C. Bilim, Sanayi ve Teknoloji Bakanı

#### **Takdim**

İnsanlığın bilim ve teknolojide ulaştığı seviye, tarih içinde birçok toplumun tecrübelerinden damıtılmış ortak bir birikimin neticesidir. Ancak ne yazık ki, bugün bilim tarihinin, tamamen Avrupa-merkezli bir perspektifle okunduğunu görüyoruz. Halbuki Eski Yunan'dan Rönesans Avrupası'na kadar geçen uzun zaman diliminde, diğer medeniyetler ve özellikle de İslam dünyası, bilimsel ve felsefi birikime son derece önemli katkılar yaptı. Medeniyetimiz, yüzyıllarca bilim ve düşünce sancağının taşıyıcısı oldu. Günümüzde, başta Fuat Sezgin hocamız olmak üzere birçok araştırmacının çalışmaları, İslam dünyasının bilim ve düşünce tarihinde üstlendiği bu yapıcı rolü açıkça ortaya koyuyor.

Ne yazık ki, bu rolü, bizler dahi yeterince iyi tanımıyoruz. Tarihin geneline olduğu gibi, bilim ve düşünce tarihimize bakışımızda da bazı eksikler ve sorunlar dikkat çekiyor. Bir tarafta, İslam bilim tarihini tanımayan veya yanlış tanıyan; diğer tarafta ise, geçmiş tecrübeleri ve başarıları, bir 'nostalji' malzemesine indirgeyen zümreler yer alıyor.

Oysa bize düşen esas vazife, geçmişimizle kuru kuruya övünmek değil; geçmişte bizi güçlü kılan değerleri, bugüne yeniden taşıyabilmek olmalıdır. Bugünkü şehirlerimizi yeniden bir Semerkand, Kurtuba, Belh, Bağdat haline getirebilmek olmalıdır. Ve bugün, yeni İbn-i Sina'lar, yeni El Battani'ler, yeni Ali Kuşçu'lar, Harezmi'ler, El Cezeri'ler yetiştirmek olmalıdır.

Bilim ve düşünce mirasımızı en doğru şekilde tanımamız; hiç şüphesiz, çok geniş, kapsamlı ve sistemli çalışmalar yapmayı gerektiriyor. Türkiye Bilimler Akademisi'nin başlattığı 'Türk-İslam Bilim Mirası Projesi', işte bu yönde attığımız değerli adımlardan birisidir. Bu projeyle; matematik, mühendislik, astronomi, tarih, coğrafya, edebiyat gibi alanlarda, Türk-İs-

#### 12 ÎSÂGÛCÎ • MANTIĞA GIRIS

lam medeniyetine mensup bilim insanları ve düşünürler tarafından kaleme alınmış eserleri günümüze kazandırıyoruz.

Başta akademi çevreleri olmak üzere, bilim ve düşünce mirasımıza ilgi duyan herkesin, bu klasik eserleri, adeta bir hazine bulmuşçasına sevinçle ve ilgiyle karşılayacaklarına tüm kalbimle inanıyorum.

Bu vesileyle, Proje kapsamında yayınlanacak eserlerin müelliflerini şükranla yâd ediyor, bu eserlerin günümüze kazandırılmasında emeği geçen bilim insanlarımıza ve TÜBA mensuplarına teşekkür ediyorum.

#### Fikri Işık

T.C. 64. Hükümeti Bilim, Sanayi ve Teknoloji Bakanı

#### Sunus

Günümüzde bilim ve yenilikçilik, ulusal kalkınma ile uluslararası rekabette göreli üstünlük sağlamada belirleyici stratejik faktörler haline gelmiştir. Toplumların bilim ve yenilikçilik performansı açısından, toplumda bilimin, bilimsel düşünce ve yaklaşımların önemsenmesi, teşvik edilmesi ve yaygınlaştırılması ile gençlerin bilim ve araştırma alanına yönlendirilmesi, özel bir öneme sahiptir. Bu hususlar, dünyadaki muadilleri gibi Türkiye Bilimler Akademisi (TÜBA) bakımından da öncelikli amaç ve görevler arasında yer alır.

Bilim ve yenilikçilik performansı, güncel imkan ve kaynaklar yanında tarihsel birikim ve mirasın değerlendirilmesini de gerektirir. Millet olarak, önemli bir bölümü gün ışığına çıkarılmayı ve değerlendirilmeyi bekleyen zengin bir bilim ve kültür mirasına sahip bulunuyoruz. Bu mirasın daha görünür ve yararlanılır kılınması, bugünkü ve gelecekteki performansımız ve ulusal hedeflerimize ulaşmamız açısından büyük önem taşımaktadır.

Tarihsel birikim ve mirasın ortaya çıkarılması ve değerlendirilmesi, diğer yararları yanında, başarılı bir performans için gerekli özgüven ve motivasyona yapacağı katkı bakımından da büyük önem taşır. Uluslararası yarışta son iki yüzyıldır ve günümüzdeki göreli konumumuz ile geleceğe yönelik yüksek amaçlarımız dikkate alındığında, bireysel ve toplumsal düzeyde sağlıklı bir benlik/kimlik ve özgüven inşası ile güçlü bir motivasyon ikliminin oluşturulmasına gerek olduğu ve bu konuda her Türk vatandaşı ve kurumunun katkı ve destek sağlamasının ulusal bir görev olduğu açıktır.

TÜBA Türk-İslâm Bilim Kültür Mirası Projesi, Akademimiz tarafından bu düşünceler doğrultusunda, Kalkınma Bakanlığı'nın mali desteğiyle 2014 yılında başlatılmıştır. Proje ile, Türk-İslâm medeniyeti havzasında, fen, mühendislik, Türkiyat, sosyal bilimler, dinî ilimler gibi alanlarda eski-farklı Türk lehçeleri ile diğer dillerde üretilmiş, uzman bilim insanlarımızca seçilen 100 eserin, imkân ve ihtiyaca göre translitetrasyonu, tıpkı-basımı ve/veya tercümesi (sadeleştirmesi) yapılarak yayımlanması yoluyla bilim ve kültür âleminin ve gelecek kuşakların istifadesine sunulması hedeflenmiştir.

TÜBA Türk-İslâm Bilim Kültür Mirası Projesi, çok sayıda paydaşın doğrudan ve dolaylı katkı ve desteklerinin eseridir.

Öncelikle, bilime ve projeye verdikleri çok değerli destek için Sayın Cumhurbaşkanımız Recep Tayyip Erdoğan'a kalbî şükranlarımızı arz ediyorum.

Bugüne kıyasla oldukça kısıtlı koşullarda bu eserleri kaleme alan bilim ve kültür tarihimizin kahramanlarını rahmet ve şükranla yad ediyorum. Bu eserlerin çoğaltılması, saklanması ve bugüne ulaşmasında rol alan isimsiz kahramanları da saygıyla anıyorum. Eserlerin transliterasyonu, tıpkıbasımı ve/veya tercümesi ve tahlilini yaparak günümüzün ve geleceğin okuyucu ve araştırmacılarına ulaşmasını sağlayan bilim insanlarımıza müteşekkiriz. Yayına hazırlık ve basım sürecinde rol alan üyelerimiz, bilim insanlarımız ve çalışanlarımız ile projeye katkı sağlayan tüm paydaşlarımıza da teşekkür ediyorum.

TÜBA Türk-İslâm Bilim Kültür Mirası Projesi'nde yayımlanan eserlerin medeniyet ihyası/inşası süreci ile milletimizin bilim alanında ve topyekün gelişimi bakımından yararlı olmasını diliyorum.

**Prof. Dr. Ahmet Cevat Acar** TÜBA Başkanı

### İçindekiler

#### Takdimler ve Sunuş

İkinci Baskıya Önsöz 13 Önsöz 15

#### Mantık Tarihinde Îsâgûcî Geleneği ve Ebherî'nin Îsâgûcî'si 17

- I. Porphyrios'un Eisagoge'si 21
- ll. Farâbi'nin Îsâgûcî'si 25
- lll. İhvân-ı Safâ'nın *Îsâgûcî*'si 31
- IV. İbn Sînâ'nın *Îsâgûcî*'si 35
- V. Ebherî'nin *Îsâgûcî*'si 39

#### **Îsâgûcî** 53

Metin Tahkîkinde Esas Alınan Nüshalar 55

#### Metin ve Çeviri 57

Lafızların Delâleti 61

Lafızların Kısımları 61

Beş Küllî 63

Açıklayıcı Söz 67

Önermeler 67

Çelişki 71

Döndürme 75

Kıyas 77

İspat 87

#### Tıpkıbasım 91

Kaynakça 101

Karma Dizin 103

### İkinci Baskıya Önsöz

Düşünce, bilim ve eğitim tarihimizde seçkin bir yeri bulunan Esîrüddin Ebherî'nin klasikleşen iki eserinden biri olan Îsâgûcî'nin tahkikli metin ve Türkçe çevirisi ile "isaguci geleneği"ndeki konumuna ilişkin kısa bir incelemeyi içeren bu çalışma, ilk olarak İz Yayıncılık tarafından yayınlanmıştı (İstanbul 1998). Aradan geçen uzun süreden sonra Türkiye Bilimler Akademisi'nce (TÜBA) bir dizi kitapla birlikte gerçekleştirilen bu ikinci neşir vesilesiyle Îsâgûcî'nin gerek Arapça metni gerekse Türkçe çevirisi gözden geçirilerek bazı düzeltme ve yenileştirmeler yapılmıştır. Bu sürece önerileriyle katkıda bulunan değerli meslektaşlarım Prof. Dr. Ali DURUSOY ve Yard. Doç. Dr. A. Emre DAĞTAŞOĞLU'nu şükran duygularıyla anar; bu mütevazi çalışmanın ikinci neşrini gerçekleştiren Türkiye Bilimler Akademisi'nin değerli Başkanı ve Konsey Üyeleri başta olmak üzere emeği geçenlere en kalbi teşekkürlerimi sunarım.

Prof. Dr. Hüseyin Sarıoğlu

Edirne, 2015

#### Önsöz

İslam düşünce ve ilim hayatında mantık çalışmalarının başlangıçtan beri önemli yer tuttuğu bilinmektedir. VIII. yüzyıldan itibaren müslümanlar, başka kültürlere ait ilmi ve fikri eserleri Arapçaya aktarmaya başladıklarında ilk tercüme edilen kitaplar arasında Aristo'nun *Organon*'u ve Porphyrios'un *Eisagoge*'si de bulunmaktaydı. Mantık çalışmaları, başta Abdullah ibnü'l-Mukaffa' ve ilk İslam filozofu Kindî olmak üzere diğer filozofların ve özellikle bu alandaki üstün başarılarından ötürü kendisine Muallim-i Sânî unvanı layık görülen ünlü Türk filozofu Fârâbî'nin değerli çalışmalarıyla gelişmiş, ayrıca Gazzâlî'nin olumlu etkisiyle, kelâm ve fıkıh gibi dinî ilimlerle uğraşanlar da dahil olmak üzere herkesin ilgi alanına girmiştir.

Bu cümleden olarak Selçuklu ve Osmanlı medreseleri başta olmak üzere okutulan ders kitapları arasında Esîrüddin Ebherî'nin Hidâyetü'l-Hikme ve İsâgûcî adlı eserleri de bulunmaktaydı. Düşünce ve eğitim-öğretim tarihimiz açısından büyük önem taşıyan Ebherî, bugüne kadar ne yazık ki hakettiği ilgiden mahrum bırakılmış, hiç değilse anılan iki eseri olsun akademik çevrelerce dikkate alınıp üzerinde gerekli çalışmalar yapılmamıştır. İşte böyle bir ihmalin telafisine ve bir hakkın teslimine yol açabilir ümidiyle bu ünlü düşünürümüzün Îsâgûcî'sinin tenkidli metnini ve Türkçe çevirisini karşılıklı sayfalar halinde sunuyoruz.

Hacim itibariyle küçük, fakat şöhreti ve etkisi büyük olan bu eserin, aynı adı taşıyan başka eserlerle olan ilişkisi ve "isaguci geleneği" içindeki yerinin belirlenmesinde yardımcı olacağı düşüncesiyle, başta Porphyrios olmak üzere Fârâbî, İhvân-ı Safâ ve İbn Sînâ'nın *Îsâgûcî* adlı eserlerini de "Mantık Tarihinde İsaguci Geleneği ve Ebherî'nin Îsâgûcî'si" başlığı altında kısaca tanıtmanın yararlı olacağını düşündük.

Türkiye kütüphanelerinin hemen hepsinde birden fazla nüshası bulunan *Îsâgûcî*'nin tenkidli metnini oluştururken tesbit edebildiğimiz en eski üç nüshayı esas aldık. Anlaşılır olmasını sağlamak amacıyla çeviride günümüz Türkçesini kullanmaya özen gösterdikse de, özellikle mantık terimlerini karşılama hususunda oldukça zorlandığımızı itiraf etmeliyiz.

Bu vesile ile hemen her konuda ve her zaman olduğu gibi bu çalışma sırasında da ikaz ve irşadlarıyla yol gösteren, Arapça metin, çeviri ve incelememizi başından sonuna kadar okuma lûtfunda bulunan muhterem hocam Prof. Dr. Mahmut KAYA'yı şükran duygularımla anarken, neşri gerçekleştiren İZ YAYINCILIK yönetici ve çalışanlarına teşekkür ederim. Bu mütevazi çalışmamız "isaguci geleneği"ne küçük bir katkıda bulunacak olursa kendimizi mutlu sayacağız.

#### Prof. Dr. Hüseyin Sarıoğlu

İstanbul, 1998

Mantık Tarihinde İsaguci Geleneği ve Ebherî'nin *Îsâgûcî*'si

Mantığın düşünce ve dil ile olan ilişkisi meselesi çok daha gerilere götürülebilirse de onun bir "disiplin" veya "ilim" olarak kurucusunun Aristo olduğu konusunda mantıkçılar arasında görüş birliği vardır. Aristo'nun bu alanda, daha sonra Organon adı altında toplanan beş kitabı bulunmaktadır. Bunlar Kategoriler (Categorias), Önermeler (Peri Hermeneias), Analitikler (Analitica), Topikler (Topica) ve Sofistik Delillerin Çürütülmesi (De Sofisticis Elenchis)'dir. Ondan sonra gelen mantıkçılar Analitikler'in bölümleri arasında gördükleri mahiyet farkını dikkate alarak bu eseri *Birinci Analitikler* (Analitica Priora) ve İkinci Analitikler (Analitica Posteriora) diye iki kitap halinde değerlendirmişlerdir. <sup>1</sup> Aristo'nun Yeni-Eflatuncu yorumcuları ve özellikle Süryânî mantıkçılar tarafından yine Aristo'ya ait olan Retorika (Rhetorica) ile *Poetika* (De Poetica)'nın eklenmesiyle *Organon* kadrosunda yeralan kitapların sayısı önce sekize, daha sonra Kategoriler'e bir giriş olmak ve onları açıklamak amacıyla Porphyrios (ö. 301) tarafından kaleme alınan Îsâgûcî (Eisagoge)'nin dahil edilmesiyle de bu sayı dokuza cıkmıştır.<sup>2</sup>

Porphyrios'un *Îsâgûcî*'si, yaklaşık olarak IV. ve V. yüzyılda Lâtince ve Süryânîceye, takriben iki asır sonra da Arapçaya tercüme edilmiştir. Hellenistik ve Patristik dönemin ardından üzerindeki çalışmalar giderek yoğunlaşan, özet ve şerhleri yapılan bu eser, Aristo'nun *Organon*'u ile birlikte bir yandan mantık çalışmalarının vazgeçilmez metinlerin-

<sup>1</sup> Fârâbî, el-Elfâzu'l-musta'mele fi'l-mantık (th. M. Mehdî), Beyrut 1968, s. 106.

<sup>2</sup> N. Keklik, İslâm Mantık Tarihi ve Fârâbî Mantığı I-II; İstanbul 1969-70, s. I/34; M. Kaya, İslâm Kaynakları Işığında Aristoteles ve Felsefesi, İstanbul 1983, s. 80.

#### 24 ÎSÂGÛCÎ • MANTIĞA GİRİŞ

den biri haline gelirken, diğer yandan -deyim yerindeyse- bir "isaguci geleneği"ni de başlatmıştır. Bu çalışmamızda, söz konusu geleneği başlatan ve devam ettiren "Îsâgûcî"lerin önemlilerinden birkaçı kısaca tanıtılmakta, özellikle İslam eğitim tarihinde medreselerin ders kitapları arasında yer alan Esîrüddin Ebherî'ye ait olan *Îsâgûcî*'nin tenkidli metni ve çevirisi sunulmaktadır.

## I. Porphyrios'un Eisagoge'si

Porphyrios Eisagoge (Îsâgûcî)'sini, Aristo'nun Kategoriler'ine giriş olmak üzere yazdığını şöyle dile getirmektedir: "Aristo'nun Kategoriler öğretisinin bilinmesi bakımından (...) cins, nevi', fasıl, hassa ve arazın ne olduğunu bilmemiz zorunludur. Bu bilgiler, aynı şekilde, tanımların oluşturulması ve genel anlamda çok yararlı olan bölümleme (el-kısme) ve isbata (el-burhân) ilişkin hususların bilinmesi için de gereklidir. Dolayısıyla (...) bu hususlarda kısa bir açıklama yapacağım ve giriş olacak şekilde sözü kısa tutmaya, (...) bizden öncekilerin bu hususta anlattıklarını özetlemeye çalışacağım..." Bu arada o, sözü edilen beş lafız etrafında oluşan ve bunlardan cins ile türün (nev') sadece zihinde mi yoksa hem dış dünyada hem zihinde mi varoldukları, şayet dış dünyada mevcud iseler cisimli mi cisimsiz mi oldukları, sonra bunların ayrık (mufârık) halde mi yoksa duyulurlarla (mahsûsât) içiçe mi bulundukları gibi metafizik problemlere girmekten kaçınacağını özellikle belirtmiştir.<sup>3</sup>

Görüldüğü üzere Porphyrios'un *Îsâgûcî*'de ele aldığı konular *cins*, *nevi*', *fasıl*, *hassa* ve *araz* ile bunların karşılıklı ilişkilerinden ibarettir. Şu husus gözardı edilmemelidir ki bu "beş ses" yahut "tümeller", aslında Porphyrios'un yukarıda aktarılan ifadesinde de yeraldığı gibi onun bir buluşu olmayıp eski filozofların tartıştığı, Aristo'nun çeşit-

<sup>3</sup> Porpyrios, *Îsâgûcî*, (trc., Ebu Osman ed-Dımaşkî, th. A. F. El-Ehvâinî), Kahire 1952, s. 67.

li eserlerinde ve özellikle *Topika*'da dağınık şekilde de olsa üzerinde önemle durduğu kavramlardır. Onun katkısı ise bunları derli-toplu ve daha açık bir uslûpla ortaya koymaktan ibarettir. Hal böyleyken *Îsâ-gûcî*'nin mantık, eğitim ve düşünce tarihindeki ünü ve önemi nerden gelmektedir? Öyle anlaşılıyor ki bu eserin ünü, genel planda varlığın sınıflandırılması ve bu yolla tanımlara ulaşılmasında bir kılavuz işlevi görmesinden; Eflâtun'un idealizmi ile Aristo'nun realizmi arasında geçiş sağlamada yardımcı bir fonksiyon üstlenmesinden; dahası başlıca konusu olan beş tümelin Batı skolastiklerince yüzyıllar boyu tartışma konusu yapılmış olmasından ileri gelmektedir.

İlk defa IV. yüzyıl ortalarında Marius Victorinus tarafından Lâtinceye aktarılan, sonra Boetius (ö. 525) tarafından yeni bir çevirisi yapılarak şerhedilen, yaklaşık olarak aynı dönemlerde İbas (ö. 457), Probus (V. yüzyıl sonları), Sergius (ö. 536), Athanasios (ö. 696) ve başkalarının Süryânîceye çevirdiği<sup>4</sup> *Îsâgûcî*, VIII. yüzyıl ortalarında *Organon*'un ilk üç kitabı ile birlikte Abdullah ibnü'l-Mukaffa' (ö. 759) tarafından da (muhtemelen ihtisar edilerek) Arapçaya tercüme edilmiştir.<sup>5</sup> Bu tarihten itibaren İslâm dünyasında da tanınan eserin zaman içinde yeni çevirilerinin yanısıra bir yandan özet ve şerhleri yapılırken, öte yandan da gerek "Îsâgûcî" başlığı altında gerekse onun Arapça karşılığı olan "el-Medhal" adıyla fakat değişik tertip ve içeriklerle yeni "îsâgûcî"ler kaleme alınmıştır. Bu cümleden olmak üzere Kindî (ö. 866), talebeleri Ahmed ibn Tayyib es-Serahsî (ö. 896), Ebu Bekr Muhammed ibn Zekeriyyâ er-Râzî (ö. 925)'nin ihtisarları, Ebu'l-Ferec ibnü't-Tayyib (ö. 1020), Mettâ ibn Yûnus (ö. 940), İbnü'l-Hammâr (ö. 942) ve Fârâbî (ö. 950)'nin şerhleriyle yine Fârâbî, İhvân-ı Safâ, İbn Sînâ (ö. 1037) ve Ebherî (ö. 1265)'nin *Îsâgûcî*'leri anılabilir.<sup>6</sup>

<sup>4</sup> N. Keklik, a.g.e., I/22vd., 33; H. R. Atademir, "Bir Kaç Söz" (Porphyrios, Isagoci [trc. H. R. Atademir] Konya 1948), s. 20-21; İ. Medkûr, "Mukaddimetü'l-Medhal" (eş-Şifâ [el-Mantık I], Beyrut ts.), s. 48-49; R. Walzer, "Furfûriyûs" EI, II/948-949; A.F. el- Ehvânî, "Takdim" (Porphyrios, Îsâgûcî), s. 62-63.

<sup>5</sup> Kadı Sâid, Tabakâtü'l-ümem, Kahire ts., s. 56-57; N. Keklik, a.g.e., I/42-43.

<sup>6</sup> İbnü'n-Nedim, *el-Fihrist*, Kahire ts., s. 368, 372, 384, 430; N. Keklik, *a.g.e.*, 47-64; İ. Medkûr, *a.g.m.*, I/49; ayr., Ebu'l-Ferec İbnü't-Tayyib, *Tefsîru Kitâbî Îsâgûcî li Firfûryûs* (nşr. Kwame Gyekye), Beyrut 1986.

İslam mantık tarihinde Fârâbî'den önce yazılan *Îsâgûcî*'ler günümüze kadar gelmediğinden, Ebherî'nin eserinin gelenek içindeki yerini tesbit edebilmek için önce Fârâbî, İhvân-ı Safâ ve İbn Sînâ'nın Îsâgûcî lerini kısaca ve şematik olarak tanıtmanın yararlı olacağını düşünmekteyiz.

# II. Fârâbî'nin Îsâgûcî'si

İslâm dünyasında felsefeyi yöntem, terminoloji ve problemleri açısından temellendirip sistemleştiren, özellikle mantık alanında ortaya koyduğu üstün başarısından ötürü "el-Muallimü's-Sânî" unvanıyla anılan ünlü Türk filozofu Fârâbî'dir. O, bir yandan önceki yorumcuların eserlerini de dikkate alarak üzerinde çalıştığı *Organon*'un her bölümünün özet, şerh ve tefsirini yaparken, diğer yandan da başka mantıkçıların gözden kaçırdığı birçok mantık problemini çözüme kavuşturmuş, bununla yetinmeyerek mantığın bütün bölümlerine ilişkin bağımsız eserler de kaleme almıştır. Bu arada ayrıca konumuzla ilgili olması bakımından biraz sonra ele alacağımız *Îsâgûcî*'sinin dışında filozofumuzun mantığa giriş ve hazırlık mahiyetinde özlü bilgiler içeren başka risâlelerinin varlığından da söz etmek gerekir: *el-Elfâzu'l-musta'mele fi'l-mantık*, *et-Tavtı'e*, 9

- 7 Kadı Sâid, a.g.e., s. 61; M. Kaya, a.g.e., s. 82-83.
- 8 Bu eserin biri M. Mehdi (Beyrut 1968-), diğeri Fevzi Mitrî en-Neccâr (Beyrut 1971) tarafından iki ayrı neşri yapılmış; S. Türker tarafından Türkçeye çevirilerek yayımlanmıştır: Fārābī, Ebû Nasr, Mantıkta Kullanılan Lafızlar, Sunuş ve çeviri: Sadık Türker, Kutadgubilig Felsefe-Bilim Araştırmaları, İstanbul 2002, 2, 93-178.
- 9 İlk defa Dunlop tarafından İngilizce çevirisi ile birlikte (*The Islamic Quarterly V/3* [London 1956-57], s. 224-235) yayımlanan bu eseri daha sonra M. Türker Türkçe çevirisiyle beraber (*DTCFD*, XVI/3-4 [Ankara 1958], s. 187-194), son olarak da Refik el-Acem (*el-Mantık inde'l-Fârâbî I*, [Beyrut 1985], s. 55-62) neşretmiştir.

el-Fusûlü'l-hamse<sup>10</sup> Tahsîlü's-sa'âde ve et-Tenbîh 'alâ sebîli's-sa'âde.<sup>11</sup>

Fârâbî, her ne kadar ilimler tasnifinde mantığı sekiz bölüm olarak değerlendirmişse de $^{12}$  anılan eserlerinin yanısıra kendi mantık külliyatının ilk kitabı şeklinde nitelenebilecek bir de  $\hat{I}s\hat{a}g\hat{u}c\hat{i}$  kaleme aldığı bilinmektedir. $^{13}$ 

"İsaguci geleneği"ni başlatan Porphyrios'unkiyle aynı ismi taşımakla beraber Fârâbî'nin *Îsâgûcî*'si tertip ve içerik olarak ondan oldukça farklıdır. <sup>14</sup> Nitekim o, "bu kitapta önermelerin kendilerinden oluştuğu ve yine kendilerine bölündüğü şeylerin sayılıp-dökülmesini amaçladık" <sup>15</sup> ifadesiyle eserin yazılış gayesini belirttikten sonra, öncelikle mantıkta kullanılan önerme çeşitleriyle bunların unsurlarını birer-ikişer örnekle ve neredeyse şematik bir uslûp içinde kısa ve yalın cümlelerle ortaya koymuştur. Fârâbî bunu yaparken belki de "isaguci" adıyla özdeşleşmiş olan "beş tümel"in mantık konuları içindeki yerini ve önemini göz önüne sermek istiyordu.

Şemada da (Şema 1, br. s. 30) görüldüğü üzere Fârâbî'ye göre iki çeşit önerme (kazıyye) vardır: Yüklemli önerme (el kazıyyetü'l-hamliyye), şartlı önerme (el-kazıyyetü'ş-şartıyye). Yüklemli önerme "konu" ile "yüklem"den oluşurken şartlı önerme, iki yüklemli önermenin bir

- 10 Bu risâle de yine İngilizce çevirisiyle bir arada Dunlop (*The Islamic Quarterly•* V/2 [London 1955], s. 264-282), Türkçe tercümesiyle birlikte M. Türker (*DTCFD*, XVI/3-4 [Ankara 1958), s. 203-213), son olarak da Refîk el-Acem (*el-Mantık inde'l-Fârâbî I*, (Beyrut 1985], s. 63-73) tarafından yayımlanmıştır.
- 11 Esas itibariyle ahlâk felsefesiyle ilgili olmakla birlikte kısaca ilimler sınıflaması vb. genel konuları da içeren ve birbirinin devamı mahiyetinde olan bu iki eserin muhtelif yayımlan ve birçok dile çevirileri hakkında bkz.: M. Kaya, "Fârâbî", DİA., XII/158.
- 12 Fârâbî, İlimlerin Sayımı (çev. A. Ateş), İstanbul 1986, s. 82-87; a. mlf. el-Elfâz, s. 104-105; ayr. N. Keklik, a.g.e., I/50 vd.; M. Kaya, a.g.e., s. 81-82.
- 13 Fârâbî'nin bu eserini de ilk defa Dunlop İngilizce çevirisiyle birlikte (*The Islamic Quarterly* V/3 [London 1956-57), s. 115- 138) yayımlamış, daha sonra Refik el-Acem (*el-Mantık inde'-l Fârâbî I*, [Beyrut 1985), s. 75-82) sıhhatli bir neşrini gerçekleştirmiştir.
- 14 N. Keklik, a.g.e., II/9; M. Kaya, "Fârâbî", DİA., XII/159.
- 15 Fârâbî, Îsâgûcî, (nşr. Refîk el-Acem el-Mantık inde'l-Fârâbî I, içinde Beyrut 1985], s. 75; ayr. bkz. Îsâgûcî (çev. H. Sarıoğlu, Fârâbî-Mantık Risâleleri içinde [s.41-68] Çantay Kitabevi, İstanbul 2001).

"şart edatı" ile bağlanmasından meydana gelir. Konu (mevzu') ve yüklemden (mahmûl) herbiri de anlamlı bir lafız ile o lafzın gösterdiği anlamın oluşturduğu bütündür. Bir lafızla ifade edilen anlama (ma'nâ) gelince bu, ya "şahsi"dir ya da "küllî"dir. Şahsî anlamın iki ayrı şeyin ortak niteliği olmaması ve birden fazla konuya yüklenememesine karşılık, küllî anlam iki ve daha fazla şeyin ortaklaşa özelliği olduğu gibi, çok sayıda konuya da yüklenebilir.

Konu ve yükleminin şahsî yahut küllî oluşuna göre dört çeşit yüklemli önerme vardır:

- a. "İnsan canlıdır" örneğindeki gibi hem konusu hem de yüklemi külli olanlar ki bunlar kullanım açısından en yaygın önermelerdir.
- b. "Zeyd şu ayaktakidir" veya "şu ayaktaki Zeyd'dir" şeklinde konu ve yüklemi şahsi olan önermeler; bunlar çok az kullanılır.
- c. "Zeyd insandır" örneğinde olduğu gibi konusu şahsî yüklemi küllî olan önermeler. Bunlar ise daha çok retorik ve poetik ile pratik alanlarda başvurulan önermelerdir.
- d. Konusu küllî (tümel), yüklemi şahsi (tekil) olan önermeler. Bunlardan "insan Zeyd'dir" gibi tek yüklemli olanlar çoğunlukla temsilde (analoji), "insan Zeyd ve Amr'dır" örneğinde olduğu gibi yüklemi birden fazla olanlar ise daha çok istikrâda (tümevarım) kullanılır.

Diğer taraftan küllî anlam bir tek lafızla gösterildiğinde "müfred" (yalın), iki lafız birleştirilerek gösterildiğinde ise "mürekkeb" (birleşik) adını alır. Şu var ki bu iki lafız arasındaki birleşme ihbâr değil, tak-yîd ve iştirât türünden olmalıdır. Sözgelimi "insan beyazdır" ifadesini oluşturan "insan" ve "beyaz" arasındaki terkib ihbârî olduğu için bu ifade mürekkeb-küllî değildir. Oysa "beyaz insan" ve "düşünen canlı" ifadelerinde insan "beyaz", canlı da "düşünen" ile kayda (takyîd) ve şarta (iştirât) bağlanarak sınırlandırıldığı için bunlar birer mürekkeb-küllîdir (birleşik tümel). Açıkça görüldüğü üzere mürekkeb-küllîler, müfred-küllîlerden oluşmaktadır.

Müfred-küllî anlamlara gelince bunlar Fârâbî'nin deyimiyle "önce-ki filozoflardan çoğunun tespitlerinde olduğu üzere beştir: Cins, nevi', fasıl, hassa ve araz." 16

Filozof, işaret edilen beş müfred-küllî anlamın herbirinin neden ibaret olduğu ve aralarında ne gibi ilişkilerin bulunduğunu nisbeten ayrıntılı bir şekilde ortaya koyduktan sonra<sup>17</sup> tekrar mürekkeb-küllî konusuna döner. Biraz önce de belirtildiği gibi müfred küllîlerin takyîd ve iştirât yoluyla birleştirilmeleri sonucunda oluşturulan mürekkeb-küllî bir anlamın konu veya yüklem olarak kullanılmasıyla elde edilen önermelere tanım (hadd) yahut tasvir (resm)\* denir. Eğer önermede yeralan mürekkeb-küllî, "insan düşünen canlıdır" örneğinde olduğu gibi *cins* ile *fasıl*'dan oluşmuşsa önerme bir tanım; şayet sözgelimi "insan gülen canlıdır" da olduğu üzere *cins* ile *hassa* veya "insan yazan canlıdır"daki gibi *cins* ile *araz*'dan meydana gelmişse bir tasvirdir. Filozofumuz bunların dışında kalan ve konusu ya da yüklemi *nevi* 'ile *araz* yahut *arazlardan* oluşan önermeleri söz (kavl) olarak değerlendirir.

Fârâbî'nin İsâgûcî'de değindiği hususların sonuncusu da tanım (hadd) ile tanımlanan (mahdûd), tasvir (resm) ile tasviredilen (mersûm) arasındaki ilişkidir. Buna göre "her insan düşünen canlıdır" ve "her düşünen canlı insandır" önermelerinde olduğu gibi yüklem olma açısından tanım ve tanımlanan, tasvir ve tasviredilen eşit (müsâvî) durumdadır. Diğer taraftan bir tek "ism"i bulunan her "anlam"ın tanımı, sözkonusu anlamı gösterme (delâlet) açısından o isme eşittir. Şu farkla ki isim gösterdiği şeyi, "anlam" ve "mahiyetini" birbirinden ayırmadan topluca ve kısaca (mücmelen ve gayr-ı mufassal mülahhas), tanım ise bunun tersine olarak o şeyin "anlam" ile "mahiyet"ini onu kuran (mukavvim) unsurlara ayırarak kısaca bildirir; isim ile tasvir arasında-

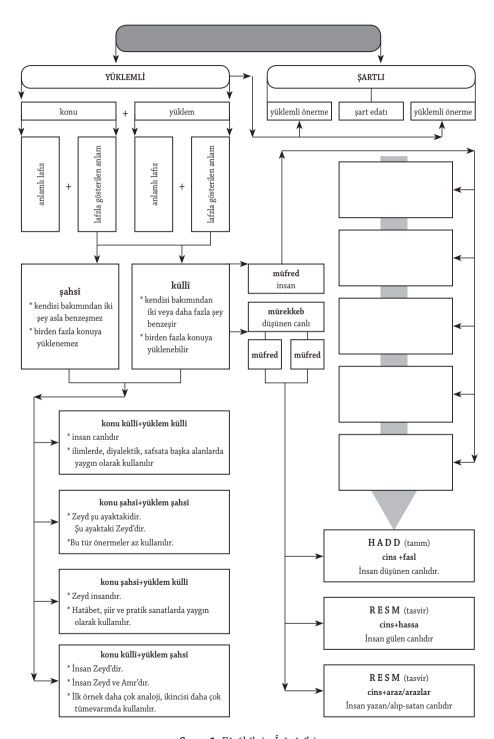
<sup>16</sup> Fârâbî, a.g.e., s. 75-76.

<sup>17</sup> A.g.e., s. 76-85.

<sup>\*</sup> Bilindiği gibi mantıkta kullanılan ve Türkçede "tanım" veya "tarif" terimleriyle karşılanan "hadd" ile "resm" ayrı şeylerdir. Aralarındaki farkı belirtmek için çevirinin birinci baskısında "hadd"i tanım, "resm"i ise tanıtım kelimesi ile karşılamayı yeğlemişken, yaygın kullanıma iştirak etmek için bu ikinci baskıda "resm" için "tasvir" (betim/leme de denilmektedir) karşılığını kullandık.

ki durum da böyledir. Bununla birlikte bir şeyin tanım ve tasviri, onu isminin yerine kullanılabilir. $^{18}$ 

Görüldüğü üzere Fârâbî, Porphyrios'tan farklı olarak İsâgûcî'de karşılıklı ilişkilerine dokunmaksızın ve Porphyrios'a nisbetle daha kısa ele aldığı beş tümelin dışında başta önerme, çeşitleri ve unsurlarını, sonda da tanım, tasvir ve bunların isimle olan ilişkilerini incelemektedir.



Şema 1: Fârâbî'nin *Îsâgûcî*'si

# III. İhvân-ı Safâ'nın *Îsâgûcî*'si

İhvân-ı Safâ X. yüzyılın ikinci yarısında Basra'da ortaya çıkan ve düşüncelerini adeta bir felsefe ve ilimler ansiklopedisi mahiyetindeki dört bölüm altında ellibir risâleden oluşan *Resâilü İlhvâni's-Safâ* adlı eserde topladıkları için "İslâm ansiklopedistleri" olarak da anılan felsefî-siyasî bir hareketin adıdır.

İhvân, "Fasl fî ecnâsi'l-ulum" başlığı altında ilimleri riyazî, dinî ve felsefî olmak üzere üç ana grupta toplamıştır. Bu sınıflamada felsefî ilimlerden sayılan ve matematik ile tabî'î ilimlerin arasında yer alan mantık, beş bölümden oluşur: *Analitika, Rethorika, Topika, Poetika* ve *Sofistika*. Birçok filozofun bu alanlarda çok sayıda eser verdiğini belirten İhvân'a göre sözü edilen beş bölümden başka Aristo'nun *Burhân*'a giriş mahiyetinde üç kitabı\* daha vardır. Bunların birincisi *Kategoriler*, ikincisi *Önerme*, üçüncüsü de *Birinci Analitikler*'dir. <sup>19</sup>

Burada dikkati çeken bir husus, İhvân'ın *Resâil*'in tertibinde daha önce ortaya koydukları ilimler sınıflamasını uygulamak yerine daha farklı bir plan izlemiş olmalarıdır. Şöyle ki *Resâil*'i oluşturan ellibir risâle riyâzî, tabî'î, aklî ve dinî ilimler olmak üzere dört ana bölüme

<sup>\*</sup> Organon'un mahiyetine ilişkin bu değerlendirmeyi ilk defa Fârâbî'nin yaptığı konusunda bkz.: İlimlerin Sayımı, s. 85; Felsefe Öğreniminden Önce Bilinmesi Gereken Konular (çev. M. Kaya, Felsefe Arkivi, S. 26, İstanbul 1987), s. 188; M. Kaya, a.g.e, s. 82.

<sup>19</sup> Resâilü İlhvâni's-Safâ (nşr. Betrus el-Bustanî), Beyrut 1957, I/266-268.

ayrılmaktadır. Bu düzenlemede mantık, riyâzî ilimlerden sayılmakta ve beş risâleden oluşmaktadır: İsâgûcî, *Kategoriler*, *Önermeler*, *Birinci Analitikler* ve İkinci Analitikler.

Hemen belirtilmelidir ki İhvân'ın İsâgûcî'si planı ve içeriği itibariyle hem Porphyrios hem de Fârâbî'ninkinden oldukça farklıdır. Onlara gör İsâgûcî'nin konusu filozoflarca yaygın olarak kullanılan şahıs, nevi', cins, fasıl, hassa ve araz'dan ibaret olan "altı lafz"ın anlamı, ne oldukları, ortak ve farklı yönleri, düşüncede yer alan anlamlarını nasıl gösterdikleri (delâlet) gibi hususlardır. <sup>20</sup> Bununla birlikte İhvân risâleye başlarken, ay-altı âlemdeki varlıkların en değerlisinin insan, insana özgü erdem, sanat ve yeteneklerin en üstününün ise onu diğer canlılardan ayıran nutk (düşünme-konuşma) olduğunu, Mantık'ın da insan nefsinin bir işlevi olan bu nutk'dan türetildiğini vurgulamaktadır. <sup>21</sup>

Nutk, "fikrî" ve "lafzî" olmak üzere ikiye ayrılır. *Lafzî nutk*, insan bedeninin bir organı olan dilden kaynaklanarak, bedenin diğer bir organı olan kulağa ulaşan ses ve hecelerden oluşur; dolayısıyla cisim ve duyularla ilgilidir. Bu yüzden kelâmın ne olduğu, nasıl oluştuğu, anlamı nasıl gösterdiği (delâlet) vb. konuların mantık çerçevesinde incelenmesine **Dil Mantığı** (İlmu'l-Mantıki'l-luğavî) adı verilir. *Fikrî Nutk* ise insan zihninin (nefs) varlıkların anlamını özleri itibariyle tasavvurundan başka bir şey olmayıp ruh ve akılla ilgilidir. Bu bağlamda zihnin varlıkların anlamlarını özleri itibariyle idrâk edişi, ilham ve vahyin keyfiyeti gibi konuların mantık çerçevesinde ele alınıp incelenmesine de **Felsefî Mantık** (İlmu'l-Mantıki'l-felsefî) denir. 22

İhvân'ın İsâgûcî'sinde dil mantığı ve felsefî mantığın konu, amaç ve yararlarının incelenmesinin ardından, anlamlı lafızlar (el-elfâzu'd-dâlle ale'l-me'ânî) meselesi isim, isimlendiren (el-müsemmî), isimlendirilen (el-müsemmâ) ve isimlendirme (et-tesmiye); nitelendiren (el-vâsıf), niteleme (el-vasf), nitelenen (el-mevsûf) ve nitelik (es-sıfa) gibi terimlerin ne oldukları, anlamları ve bunlar arasındaki ilişkiler bağ-

<sup>20</sup> A.g.e, I/269.

<sup>21</sup> A.g.e., I/390.

<sup>22</sup> A.g.e., I/291-294.

lamında kısaca değerlendirilmektedir. <sup>23</sup> Bundan sonra incelenen "beş lafız" veya "beş küllî" konusu ise diğer İsâgûcî'lerin hilâfına "altı lafız" olarak ele alınmaktadır. Bunlardan şahıs, nevi' ve cinsin dış dünyadaki reel varlıkları göstermeleri ve nitelenen (mevsûf) durumunda olmalarına karşılık fasıl, hassa ve araz zihindeki anlamları (kavram) gösterirler ve nitelik (sıfat) durumundadırlar. <sup>24</sup>

Buraya kadar kısaca gördüğümüz konuların bir yönüyle lafzî mantığa, bir yönüyle de fikrî mantığa giriş mahiyetinde olduğu belirtilerek mantık ontoloji ilişkisine geçilir. Bu bağlamda varlıkların sûretlerle dış dünyadaki ayn yani reel varlıklardan ibaret bulunduğu vurgulanarak, Tanrı - fa'âl akıl - küllî nefs - madde - insan nefsi şeklindeki varlık hiyerarşisi ve varoluş aşamalarından söz edilerek ilgili risâlelere göndermeler yapılır. <sup>25</sup>

İhvân'ın İsâgûcî'de ele aldığı konulardan biri de bilgi, öğrenim ve öğretimdir (el-ilm ve't-te'allüm ve'tta'lîm). Onlara göre "Bilgi, bilinenin (nesne) bilenin (özne) zihnindeki suretinden; sanat ise bilen sanatkârın zihnindeki bu suretleri dışa vurup maddeye uygulamasından başka bir şey değildir." <sup>26</sup> Diğer taraftan öğreticinin nefsi (zihin) fiil halinde, öğrencininki ise güç halinde "bilen" (allâme)dir. Bu durumda öğretim, güç halindeki bilgiyi fiil haline çıkarma, öğrenim ise güç halindeki bilginin fiil haline çıkmasından öte bir şey değildir. Hal böyle olunca özü itibariyle güç halinde bilen durumundaki cüz'î insan nefislerinin fiil halinde bilen felekî-küllî nefs tarafından fiil haline geçirilmesi gerekmektedir. <sup>27</sup>

Lafız-anlam ilişkisini beden-ruh ilişkisine benzeten İhvân'a göre anlam ile lafızın bir araya gelmesiyle sözler (ekâvîl) oluşur ki bunlar beş çeşittir:

1. Lafız itibariyle aynı anlamca farklı olanlar: su gözü, insan gözü örneğinde olduğu gibi.

<sup>23</sup> A.g.e., I/294-295.

<sup>24</sup> A.g.e., I/395-397.

<sup>25</sup> A.g.e., I/398-399.

<sup>26</sup> A.g.e., I/399.

<sup>27</sup> A.g.e., I/399.

- 2. Lafız bakımından farklı, anlamı aynı olanlar: buğday anlamına gelen "hınta" ve "bürr" gibi.
- 3. Lafız ve anlamca farklı olanlar: Taş ve ağaç örneğinde olduğu gibi.
- 4. Lafzı ve anlamı örtüşenler: "İşte bu ismi Zeyd olan insandır" veya "bu insanın adı Amr'dır" örneğindeki gibi.
- 5. İsmi türetilmiş olanlar: dövmek'ten (darb) dövülen'in (madrûb) türetilmesi gibi.<sup>28</sup>

Bu arada "kurucu sûretler" (es-suveru'l-mukavvime) ve "tamamla-yıcı sûretler" (es-suveru'l-mutemmime) nitelemesiyle cevher ve araz konusuna değinen İhvân  $^{29}$ ,  $\hat{l}s\hat{a}g\hat{u}c\hat{i}$ 'ye insanların mantık bilgisine olan ihtiyacını ve mantığın yararını dile getirerek son verir.  $^{30}$ 

Kısaca ifade etmek gerekirse içerik itibariyle İhvân'ın  $\hat{I}s\hat{a}g\hat{u}c\hat{i}$ 'si hem Porphyrios'un hem de Fârâbî'nin  $\hat{I}s\hat{a}g\hat{u}c\hat{i}$ 'sinden farklı olup mantık, dil ve düşünce ilişkileri üzerinde yoğunlaşmaktadır. Aslında bu durum, Fârâbî'nin  $\hat{I}s\hat{a}g\hat{u}c\hat{i}$  dışındaki eserlerinde ele aldığı problemlerin farklı bir şekilde harmanlanarak tekrar edilmesinden ibaret sayılabilir.

<sup>28</sup> A.g.e., I/400-401.

<sup>29</sup> A.g.e., I/401.

<sup>30</sup> A.g.e., I/402-403.

# IV. İbn Sînâ'nın Îsâgûcî'si

İbn Sînâ'nın (ö. 1037), Uyûnu'l-Hikme, Kitâbu'nNecât, el-İşârât ve't-tenbîhât, eş-Şifâ<sup>31</sup> gibi bir bölümünü mantık konularına ayırdığı eserlerinin yanısıra, Mantıku'l-Meşrıkıyyîn<sup>32</sup> ve Kasîdetu'l-muzdevîce fi'l-mantık<sup>33</sup> gibi sırf mantığa hasredilmiş eserlerin de sahibi olarak mantık tarihinde önemli bir yeri vardır. Bilindiği gibi o güne kadar sekiz bölüm olarak kabul edilen mantık külliyatına Îsâgûcî'yi de dahil ederek bu sayıyı dokuza çıkaran, ayrıca mantığı farklı bir düzenlemeye tabî tutan filozof odur.<sup>34</sup> Nitekim filozofumuzun eş-Şifâ adlı muazzam eserinin "el-Mantık" kısmı dokuz bölümden oluşmaktadır. Bunlar el-Medhal-Îsâgûcî\*, el-Makûlât, el-'İbâre, el-Kıyâs, el-Burhân, el-Cedel, es-Safsata, el-Hatâbe, eş-Şiʻr'dir.

İbn Sînâ'nın, mantığın ilk bölümü olarak başa koyduğu  $\hat{I}s\hat{a}g\hat{u}c\hat{i}$ , bundan önce ele aldığımız üç  $\hat{I}s\hat{a}g\hat{u}c\hat{i}$ 'den daha hacimli olup biri on dört, diğeri dört olmak üzere toplam on sekiz fasıl içeren iki makale-

<sup>31</sup> İbn Sînâ, *Uyûnu'l-Hikme* (th. A. Bedevî) Beyrut 1980, s. 2-15; *Kitâbu'n-Necât* (th. A. Umeyre), Beyrut 1992, s. 3-117; *el-İşârât ve't-tenbîhât* (th. S. Dünya), Kahire ts., I/113-506; *eş-Şîfâ* (th. Ganawâtî-M.el-Hudayî-F. el-Ehvânî) I-IV.

<sup>32</sup> İbn Sînâ, Mantıku'l-Meşrıkıyvîn, Kahire 1910.

<sup>33</sup> İbn Sînâ, Kasîdetu'l-muzdevîce fi'l-mantık, Kahire 1910.

<sup>34</sup> N. Keklik, a.g.e., I/59; M. Kaya, a.g.e., s. 83-84.

<sup>\*</sup> Bu iki terimin "giriş" anlamına gelmesi bir yana, eserin sonunda "*Îsâgûcî Kitabı ta-mamlandı...*" ifadesi yeralmakta, dolayısıyla her iki terim birarada kullanılmaktadır.

den oluşur. Birinci makalenin birinci faslında *eş-Şifâ*'nın yazılış amacı, filozofun diğer eserleri arasındaki yeri, içeriği ve özellikleri; ikinci faslında ilimler sınıflaması ve mantığın konumu; üçüncü ve dördüncü fasıllarında ise mantığın yararı ile konusu ele alınmıştır. <sup>35</sup> Buradan hareketle düşünürümüzün bu bölümü gerek mantık gerekse felsefe hatta bütün ilimler için *giriş* olarak tasarladığı düşünülebilir.

Filozofa göre nazari felsefeyi teşkil eden fizik (el-ilmü't-tabî'î), matematik (el-ilmü'r-riyâzî) ve metafizik-teoloji (el-ilmu'l-ilâhî) ile amelî felsefeyi oluşturan siyaset (ilmu's-siyâse), ev yönetimi (tedbîrü'l-menzil) ve ahlâkın (ilmu'l-ahlâk) içerdiği bilgilerin doğruluğu, teorik kanıtlama (el-burhânu'n-nazarî) ve dinin tanıklığı (eş-şehâdetu'd-dîniyye) ile sağlanabilir. Şu halde nazarî felsefenin amacı gerçeğin bilgisi, amelî felsefeninki ise iyinin bilgisidir. 36

Mantığın felsefenin bir bölümü mü yoksa âleti mi olduğu yolundaki tartışmaları yersiz bulan İbn Sînâ'ya göre mantık, bilinenlerden hareketle bilinmeyene ulaşmayı sağlayan bir yöntemdir. O, bu anlayışını bilginin tasavvur ve tasdikten ibaret olduğu, bunların ise hem doğru hem yanlış olma ihtimalinin bulunduğu, dolayısıyla tasavvur ve tasdike ölçüt olacak birtakım kuralların gerektiği, mantığın işte bu kural ve kaideleri bünyesinde topladığını belirterek ortaya koyar. Bu bağlamda mantığın, Fârâbî'de olduğu gibi, insanın zihinsel yetkinliği açısından vazgeçilmez bir işlev üstlendiğini söyleyen filozof, onun iç tercihlere (er-reviyyetu'l-bâtıne) nisbetle iç konuşma (en-nutku'd-dâhilî), gramere benzer bir şekilde düşüncelerin açığa vuruluş biçimine (el-'ibâre) nisbetle de dış konuşma (en-nutku'l-hâricî) adını aldığını söyler. Buna göre İbn Sînâ açısından mantık biri düşünce, diğeri dil ile alâkalı olan iki önemli işlev görmekte ve yarar sağlamaktadır. 38

Mantığın konusuna gelince: Varlıklar, biri dış dünyada (hâriç) diğeri zihinde olmak üzere iki tarzda varolurlar. Dış dünyadaki varlıklar

<sup>35</sup> İbn Sînâ, *eş-Şifâ (el-Mantık I [el-Medhal*]), s. 9-23; ayr. bkz. İbn Sînâ, *Mantığa Gi-riş-Medhal*, çev. Ö. Türker, Litera Yayıncılık, İstanbul 2006.

<sup>36</sup> A.g.e., s. 13-14.

<sup>37</sup> A.g.e., s. 16.

<sup>38</sup> A.g.e., s. 16-20.

felsefenin farklı disiplinlerince incelenir. Zihinde varolanlar ise ya dış dünyadan soyutlanarak alınıp zihinde canlandırılan (umûrun tusuvvirat fi'z-zihn) veya zihinde olmaları bakımından bunlara ilişkin olan şeylerdir ki bunlar da mantığın konusunu oluştururlar.<sup>39</sup>

Bu genel bilgileri kısaca dile getirdikten sonra İbn Sînâ, birinci makalenin beşinci faslından itibaren diğer *Îsâgûcî* lerde ortaklaşa ele alınmış olan meseleleri çok daha ayrıntılı bir biçimde incelemekte, bu arada Porphyrios'un bir problem olarak altını çizdiği fakat irdelemekten kaçındığı "tümeller meselesi"ne ilişkin yaklaşımını da "fi't-tabî'î ve'l-aklî ve'l-mantıkî" başlığı altındaki bir bölümde ortaya koymaktadır. Filozof, idealist-işrâkî eğiliminin sonucu olarak kavramların önce ezelden beri *fa'âl akılda*; 40 sonra *dış dünyada* ve nihayet *insan aklında* olmak üzere üç tarzda varoldukları görüşündedir. 42 Bu durumda küllîlerin çokluk öncesinde tabî'î, çokluk halinde aklî, çokluktan sonra da mantıkî olmak üzere üç boyutundan sözedilmiş olmaktadır.

Bazı ilaveler ve ayrıntılar gözardı edildiğinde İbn Sînâ'nın *Îsâgû-cî*'sinin plan ve içerik bakımından Porphyrios'unkine oldukça yakın durduğu anlaşılmaktadır. Nitekim eserin tahkikli neşrinin sonuna konulan "metinler indeksi"nde onun, Porphyrios'un *Îsâgûcî*'sinin Arapça çevirisinden alıntılar yaptığı izlenimi veren benzerliklerin olduğu açıkça görülmektedir. 43

<sup>39</sup> A.g.e., s. 23-24.

<sup>40</sup> A.g.e., s. 67.

<sup>41</sup> A.g.e., s. 66.

<sup>42</sup> A.g.e., s. 69.

<sup>43</sup> Bkz.: A.g.e., s.118-124.

# V. Ebherî'nin *Îsâgûcî*'si

Esîrüddîn Ebherî (ö. 1265), eserleri başta Selçuklu ve Osmanlı medreseleri olmak üzere İslâm dünyasının pekçok yerinde asırlar boyu ders kitabı olarak okutulmuş olan önemli bir şahsiyettir. Felsefeden matematiğe, astronomiden mantığa kadar birçok alanda onlarca eser veren Ehberî, daha çok *Hidâyetü'l-Hikme* ve bu çalışmanın da konusunu oluşturan *Îsâgûcî* adlı eserleriyle şöhret bulmuş ve bir mantıkçı olarak tanınmıştır. Düşünürümüz felsefeye ilişkin hemen her eserinde mantığa da yer vermesinin yanısıra, özel olarak mantık problemlerini konu alan irili ufaklı birçok müstakil eser de kaleme almıştır. *Hidâyetü'l-Hikme* ve *Îsâgûcî* dışındaki eserleri henüz yazmalar halinde yayımlanmayı bekleyen filozofun mantığı da içeren bazı eserleri şunlardır: *Keşfu'l-hakâik fî tahrîri'd-dekâik*, <sup>44</sup> *Tenzîlü'l efkâr fî ta'dîli'l-esrâr*, <sup>45</sup> *Zübdetü'l-esrâr*, <sup>46</sup>

- 44 Ehberî'nin bu en hacimli eserinin tenkitli neşri tarafımızdan yapılmıştır: Esîrüddin Ebherî, *Keşfü'l-hakâik fî tahrîri'd-dekâik*, tah. H. Sarıoğlu, Çantay Kitabevi, İstanbul 2001.
- 45 Bu eserin biri Nuruosmaniye Ktp. nr. 2238, ikisi Süleymaniye Ktp. Reisülküttab nr. 569 ve Laleli nr. 2562 olmak üzere üç nüshası bilinmektedir. Filozofun hacim itibariyle ikinci sırada bulunan bu eserine Nasîreddin Tûsî tarafından Kitâbu't-Ta'dili'lmi'yâr şerh Tenzîlu'l-efkâr adıyla yazılan eleştirel şerhin bir nüshası Topkapı Sarayı Ktp. Ahm. nr. 3496'da bulunmaktadır. Ayrıca bu şerhin mantık bölümü yayımlanmıştır (Mantık ve Mebâhisu'l-elfâz) [th. M. Muhakkik-T. Izutsu) Tahran 1974, s. 137-248).
- 46 Millet Ktp. Feyzullah Ef. nr. 1210 ve Karaman İl Halk Ktp. nr. 1'de kayıtlı iki yazma nüshası mevcut olan bu esere filozof *Hidâyetü'l-Hikme*'de göndermede bulunur.

Kitabu Beyâni'l-esrâr, Kitâbu Telhîlsi'l-hakâik, Kitâbu'l-Matâli', Kitâbu Zübdeti'l-hakâik, <sup>47</sup> Hidâyetü'l-Hikme. <sup>48</sup>

Yalnızca mantık konularının işlendiği eserleri ise er-Risâletü'z-Zâhire, er-Risâletü'l-Bâhire fi Makâleti'z-Zâhire,  $^{49}$  Risâle fi fesâdi'l-ebhâsi'lleti vada'ahâ mübrizü'l-cedeliyyîn,  $^{50}$  Tehzîbu'n-nuket,  $^{51}$  et-Tehzîb fi'l-mantık,  $^{52}$  Risâle fi'l-mantık $^{53}$  ve Îsâgûcî.

er-Risâletu'l-Esîriyye fî'l-mantık adıyla da bilinen Îsâgûcî, Ebherî'nin en meşhur eseridir. Asırlar boyunca hatta son zamanlara kadar medreselerde ilk okutulan mantık kitaplarından biri olması bakımından gerek İslâm dünyasında gerekse-Batıda dikkat çeken ve büyük bir ilgiye mazhar olan Îsâgûcî, 1625 yılında T. Nofarinsis tarafından Lâtince çevirisiyle birlikte Rûmiye'de basılmış, 54 daha sonra İngilizceye ve Türkçeye tercüme edilmiştir. 55 Türkiye kütüphanelerinin hemen hepsinde birden fazla nüshası bulunan eser, ta Balkanlara kadar ulaşmıştır ve halen o bölge kütüphanelerinde de yazmalar halinde varlığını sürdürmektedir. 56

- 47 Bu dört eserin ünlü mantıkçı-düşünür Necmettin el-Kâtibî tarafından intinsah edilmiş olan birer nüshası Köprülü Ktp. Faz. nr. 1618'da kayıtlı mecmuada yeralmaktadır.
- 48 Muhtelif baskıları yapılan eserin, şerh ve haşiyelerinin başta Türkiye kütüphaneleri olmak üzere dünyanın birçok yerinde nüshası bulunmaktadır (Kâtip Çelebi, Keşfu'z-Zunûn, İstanbul 1971, II/2028-2030; G. Brockelmann, GAL., I/608-609; Suppl., I/839-841). Hidâyetü'l-Hikme'nin tenkitli metni Abdullah Yormaz tarafından hazırlanıp yayımlanmıştır: A. Yormaz, "Hidâyetü'l-Hikme'nin Tenkitli Neşri", M. Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 34 (2008/1), s. 145-202.
- 49 Bu iki eserin Süleymaniye Ktp. Ayasofya nr. 2566'da birer nüshası mevcuttur.
- 50 Süleymaniye Ktp. Ş. Ali Paşa nr. 2304'te bir nüshası bulunuyor.
- 51 Süleymaniye Ktp. Ş. Ali Paşa nr. 2304, Atıf Efendi Ktp. nr. 1604 ve Millet Ktp. Feyzullah Ef. nr. 1855'de olmak üzere üç nüshası bulunmaktadır.
- 52 Eserin bir nüshası Millet Ktp. Feyzullah Ef. nr, 1865'tedir.
- 53 M. Tâkî Dânişpejuh tarafından yayımlanmıştır (Mecellei Danişkede-i Edebiyyat u Ulûm-i insânî, Sayı 72-73, s. 484-494).
- 54 Y. İ. Serkis, Mu'cemu'l-matbûâti'l-Arabiyye ve'l-nıuarrabe, Mısır 1928, s. 290-291.
- 55 Şeyhzade Ali Haydar, *Hediyyecik*, İstanbul 1891; E. E. Calverley, "Al-Ahhari's Îsâghûcî fî'l·mantiq", *The Macdonald Presentation Volume*, London 1933, s. 75-85; R. P. Gür, *Isagoci-Klasik Mantık*, İstanbul 1987.
- 56 F. Nametak-S. Trako, Cataloque of Arabic, Turkish, Persian, and Bosnaian Manuscripts, Zürich 1997, I/245-252, 268.

Ebherî'nin Îsâgûcî'sini şerhedenlere gelince, bunları şöylece sıralayabiliriz: Husâmeddin Hasen el-Kâtî (ö. 1359), Şemseddîn Muhammed ibn Hamza el-Fenârî (ö. 1431), Hayreddîn el-Bitlisî (ö. 1451), Şihâbeddîn Ahmed ibn Muhammed e1-Ebdî, Nûreddîn Ali ibn İbrahim eş-Şîrâzî (ö. 1458), Zekeriyyâ ibn Muhammed el-Ensârî el-Kâhîrî (ö. 1504), Hayreddîn Hıdır ibn Ömer e1-Atûfî (ö. 1546), Hakîm Şâh Muhammed ibn Mubârek el-Kazvînî (ö. 1559), Muslihuddîn Mustafa ibn Şa'bân es-Surûrî (ö. 1561), Nev'î Yahyâ Efendi (ö. 1599), Mustafa Mostârî (ö. 1707), Davud Karsî (ö. 1747), Abdullâtif el-Acemî, Muhammed ibn İbrahim el-Hanbelî el-Halebî ve Muhammed ibn İbrahim el-Mânsurî, Muhammed Şâkir. Bu ismi sayılan Îsâgûcî şârihlerinden Hüsameddîn el-Kâtî ile Molla Fenârî'nin serhleri üzerine çok savıda haşiye yazılmıştır. Diğer taraftan Ehberî'nin *Îsâgûcî*'si, geleneksel eğitim sisteminin bir gereği olarak, Nûreddîn Ali ibn Muhammed el-Eşmûnî ve Abdurrahman ibn Seydî Muhammed el-Ahdarî (ö. 1576) tarafından manzum hale de getirilmiş, Ahdarî manzum îsâgûcîye es-Sullemu'l-münevrak adını vermiştir.<sup>57</sup>

Porphyrios'unkiyle isim benzerliği ve yaygın şöhreti sebebiyle olsa gerek, Ehberî'nin *Îsâgûcî*'sinin hem ismi hem de mahiyeti konusunda çeşitli spekülasyonlar yapılmıştır. Kimileri onun Porphyrios'un *Îsâgûcî*'sinin bir özeti (muhtasar),<sup>58</sup> kimileri bir adaptasyonu,<sup>59</sup> kimileri de bir şerhi yahut tefsiri<sup>60</sup> olduğunu ileri sürmüş ve H. R. Atademir bu tartışmaları bir makalesinde değerlendirmiştir.<sup>61</sup> *Îsâgûcî* adı etrafında

<sup>57</sup> Aynntılar için bkz. Taşköprîzâde, Şakâiku'n Nu'mâniyye fî 'ulemâi'd-Devleti'l-Osmâniyye (th. A. S. Furat), İstanbul 1985, s. 212-213, 331, 554; Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zunûn, I/206-208, II/998; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü'l-Ârifin, II/469; Y. İ. Serkîs, a.g.e., s. 290-291, II/1664; Bursalı M. T., Osmanlı Müellifleri I-III, İstanbul 1333, I/309, 391, II/31, 255, 437; C. Brockelmann, GAL., I/609-610, Suppl., I/841-843; G. Sarton, Introduction to the History of Science, New York 1975, II/867; N. Bolay, "Ahdarî", DİA, İstanbul 1988, I/508.

<sup>58</sup> Taşköprîzâde, a.g.e., s. 554; Kâtip Çelebi, a.g.t., I/206.

<sup>59</sup> C. Brockelmann, "Ebherî", İA., İstanbul 1988, IV/5; M. Ben Cheneb, "Îsâgûcî", İA., V-2/1066.

<sup>60</sup> Aldo Mieli, *La Science Arabe*, Leiden 1938, s. 142 (aktaran H. R. Atademir, "Porphyrios ve Ebheri'nin Îsagoci'leri" [*DTCFD*, VI/5 Ankara 1948, s. 461-468], s. 464, dn. 3).

<sup>61</sup> H. R. Atademir, a.g.m.

yorum yapanların hepsi onun Yunanca bir kelime olduğu konusunda görüş birliği içinde olmakla beraber anlamı konusunda farklı düşünmüşlerdir: Kimine göre bu kelime beş küllîyi ifade eder, <sup>62</sup> kimine göre Hâkim'in (Aristo) oğlunun ismi, <sup>63</sup> kimine göre de "sen" anlamına gelen "is", "ben" demek olan "ego" ve "memleket" yahut "yer" manasındaki "eci"den oluşan bir kelimedir. <sup>64</sup>

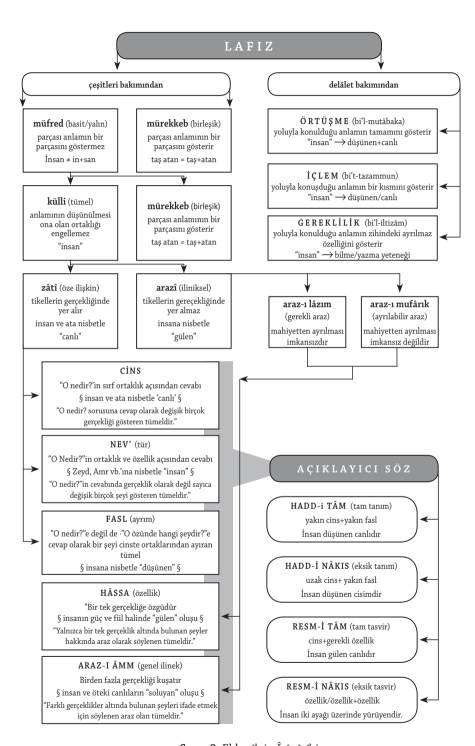
Ebherî'nin, söz konusunu eserini kaleme alma ve başlığını tesbit etme konusunda dolaylı da olsa Porhyrios'un eserinden esinlenmiş olabileceği düşünülse bile, ileri sürüldüğü şekilde onun bir ihtisarı, iktibası yahut şerhi olduğunun söylenmesi mümkün değildir. Nitekim bu durum eserin şemalar halinde sunduğumuz muhteviyatı incelendiğinde rahatlıkla farkedilmektedir (Şema 2-5, br. s. 43-45). Kısaca belirtmek gerekirse Ehberî eserini beş ana bölüm olarak tertip etmiştir: 1. Lafız: Delâleti ve kısımları, 2. Açıklayıcı söz: Tanım ve tasvir, 3. Önermeler: Çeşitleri, unsurları ve birbirleriyle olan ilişkileri, 4. Kıyas: Unsurları, şekiller (figür), nicelik bakımından çeşitleri, 5. Nitelik ve değer açısından kıyas çeşitleri: Burhan, cedel, hatâbe, şiir ve safsata.

Görüldüğü üzere Ebherî'nin *Îsâgûcî*'si, geleneği oluşturan eserler arasında hacim bakımından en küçük, içerdiği konular itibariyle de en kapsamlı olanıdır. Asırlar boyu hep gündemde kalmasının, üzerine çok sayıda şerh ve haşiye yazılan mantık metinlerinin başında gelmesinin sırrı belki de onun bu paradoksal niteliğinde yatmaktadır. Bu yönüyle onun, deyim yerindeyse bir "mantık terimleri sözlüğü" sayabileceğimiz tertip ve içeriği ile "isaguci geleneği"nde ayrı bir yeri vardır. Diğer taraftan filozofun yukarda anılan eserlerinin mantığa ayrılan kısımlarıyla karşılaştırıldığında ana bölümler açısından aralarında bir paralellik olduğu görülmektedir (bkz. Şema 6, br. s. 47). Daha geniş bir perspektiften bakıldığında ise Ebherî'nin, mantığı İbn Sînâ çizgisinde değerlendirdiği söylenebilir. Nitekim İbn Sînâ da eş-Şifâ dışındaki

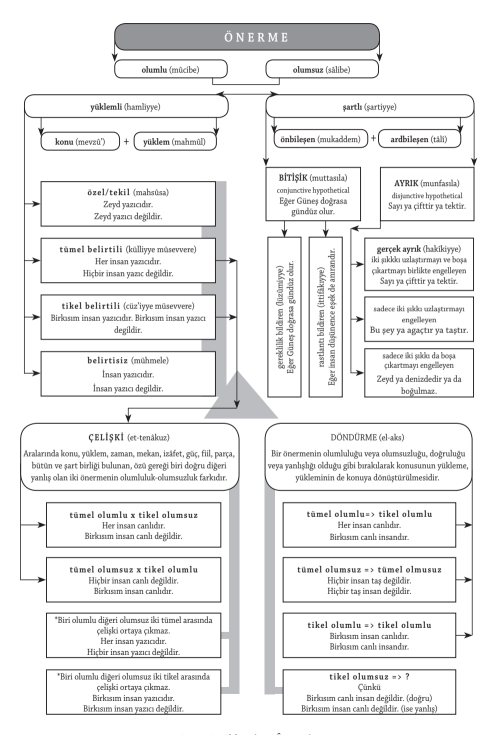
<sup>62</sup> Molla Fenârî, Fevâidü'l-Fenâriyye, İstanbul 1287, s. 3; Karaca Ahmet, Haşiye alâ Şerh li Husam Kâtî, Süleymaniye Ktp. Yazma Bağışlar nr. 962, vr. 61a; Katip Çelebi, a.g.e., 1/206.

<sup>63</sup> Süleymaniye Ktp. Yazma Bağışlar nr. 962, vr. 61a.

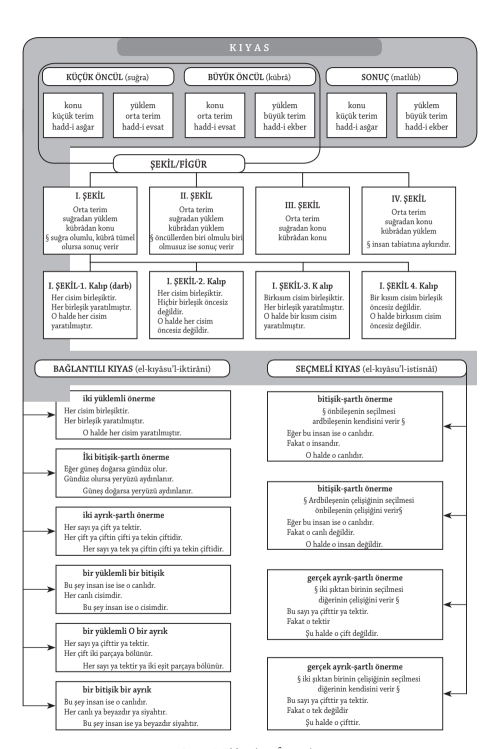
<sup>64</sup> Dürr-i Nâci Haşiyeleri (aktaran H. R. Atademir, a.g.m., s. 467).



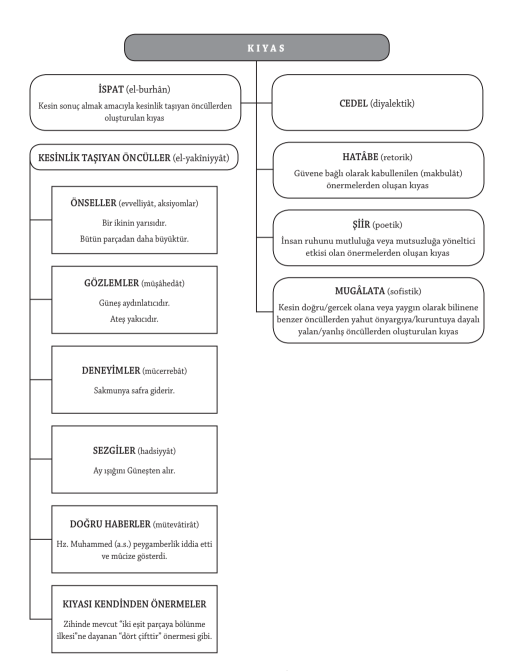
Şema 2: Ebherî'nin Îsâgûcî'si



Şema 3: Ebherî'nin *Îsâgûcî*'si



Şema 4: Ebherî'nin Îsâgûcî'si



Şema 5: Ebherî'nin Îsâgûcî'si

|                 |                                                                                                                                                                                 | nürekkeb) lafızlar                                                                                                              |                                                                                                                                                                  | ıâkuz ve'l-aks)                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                         |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| BEYÂNU'L-ESRÂR  | Bilginin amacı<br>Türleri<br>Kaynağı                                                                                                                                            | • Yalın (müfred) ve berleşik (mürekkeb) lafızlar                                                                                | • Önermeler (el-kazâyâ)                                                                                                                                          | • Çelişki ve Döndürme (et-tenâkuz ve <sup>l</sup> -aks)                                                                         | 928                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • İspat (el-Burhân)                                                                                     |
| BE              | Mukaddime<br>. Tu                                                                                                                                                               | I. Beyân<br>·                                                                                                                   | II. Beyân<br>Ö                                                                                                                                                   | III. Beyân<br>Î                                                                                                                 | IV. Beyân<br>·                                                                                                                                                                                                                                                                                           | V. Beyân<br>Isp                                                                                         |
| TENZÎLU'L-EFKÂR | Mantigm amacı: Tasavvur ve tasdik     Mantık bedihi mi (apaçık) yoksa kesbi mi (öğrenilen),     Müfred Kavram mümeyyiz mi, müsil mi,     Mantigm konusu: Tasavvurât ve tasdikât | 1. Lå.: Terimler (el-elfåz)<br>2. La.: Tumel kavramlar (el-maåni'l-külliyye)<br>3. La.: Tàrifler (et-ta'rifåt)                  | 1. La.; Yüklemliye ilişkin konular<br>2. La.: Bitişik Şartlı Önermeler<br>3. La.: Ayrık şartlı önermeler<br>4. La.: Çelişki (et-tenâkuz)                         | 1. La.: Döndürme, (el-aks)<br>2. La.: Çelişiğin döndürülmesi (aks- nakîz)<br>3. La.: Bitişik ve Ayrıklerin gereklileri          | 1. La.: Kyasın mahiyeti ve kısımları<br>2. La.: Yüklemlilerde birleşik karineler<br>(el-karâni'l-müellefe mine'l-hamliyyat)<br>3. La.: Şartlı Bağlantılar (el-iktirânâtü'l-<br>şartıyye)<br>4. La.: Seçmeli Kıyaslar (el-kıyâsâtu'l-<br>istisnâiyye)<br>5. La.: Birleşik Kıyaslar (el-kıyâsüt "mürekkeb) | 1. La.: Kıyasların ilkesi olan önermeler<br>2. La.: İspat (el-Burhân)<br>3. La.: Sofistik (el-Muğâlata) |
|                 | Mukaddime                                                                                                                                                                       | I. Makâle                                                                                                                       | II. Makâle                                                                                                                                                       | III. Makâle                                                                                                                     | IV. Makâle                                                                                                                                                                                                                                                                                               | V. Makâle                                                                                               |
| KEŞFU'L·HAKÂİK  | Mantigin konusu: tasavvil ve tasdik     Mantik bedihi mi (apaçık) yoksa kesbi mi (öğrenilen),                                                                                   | Ma.: Terimler (el-elfaz)     Ma.: Tümel kavramlar (el-maâni'l-külliyye)     Ma.: Tärifler (et-ta'rifât)                         | Muk.: Önermenin Yüklemli ve Şartlı olarak<br>taksimi<br>1. Ma.: Yüklemliye ilişkin Konular<br>2. Ma.: Bitişik Şartlı Önermeler<br>3. Ma.: Ayrık Şartlı Önermeler | Ma.: Çelişki (et-tenâkuz)     Ma.: Döndürme, (el-aks)     Ma.: Çelişiğin döndürülmesi (aks-nakiz)     Ma.: Gereklilik (telâzüm) | Muk.: Tanımı, kısımları  1. Ma.: Sonuç verme şartları ve kalıp sayısı  2. Ma.; Şartı bağlantılılar (el-ikrânâtü'ş-şartıyye)  3. Ma.: Seçmeli Kıyaslar (el-kıyâsâtü'listisnâiyye)  Hâtime: Kıyasa ilişkin çeşitli konular (oniki bahis)                                                                   | Ma: Maddesi bakımından kıyas türleri     Ma:. Diyalektik (el-Cedel)     Ma.: Sofistik (el-Muğalata)     |
|                 | Mukaddime                                                                                                                                                                       | I. Makâle                                                                                                                       | II. Makâle                                                                                                                                                       | III. Makâle                                                                                                                     | IV. Makâle                                                                                                                                                                                                                                                                                               | V. Makâle                                                                                               |
| ÎSÂGÛCÎ         | risâlenin yazılış amacı                                                                                                                                                         | Delâlet (örtüşme, içlem, gereklilik)     Yalın (müfred) ve Birleşik (mürekkeb)     Tümel (külli) ve tikel (Cüz'i)     Beş Tümel | - Tam tanım (hadd-i tâm) - Eksik Tanım (hadd-i nâkıs) - Tam tasvir (resm-i tâm) - Eksik tasvir (resm-i nâkıs)                                                    | Yüklemli önerme     Şartı önerme     Çelişki (tenâkuz)     Döndürme (aks)                                                       | • Unsurları (durúb)<br>• Kıyas şekilleri ve kalıpları<br>• Bağlantılı kıyas (el-kıyâsu'l-iktirâni)<br>• Seçmeli kıyas (el-kıyâsu'l-istisnâi)                                                                                                                                                             | ispat (el-burhán)  • Kesiniik taşıyan önermeler  • Diyalektik (el-cedel)  • Recorik (el-hatábe)         |
|                 |                                                                                                                                                                                 | Lafızlar                                                                                                                        | Açıklayıcı Söz                                                                                                                                                   | Onermeler                                                                                                                       | Кіуаѕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ispat                                                                                                   |

| PORPHYRİOS'un EİSAGOGE'si                  | FÂRÂBÎ'nin ÎSÂGÛCÎ'si                                                                                              | İHVÂN-I SAFÂ'nın ÎSÂGÛCÎ'si                                                                                        | İBN SÎNÂ'nın ÎSÂGÛCÎ'si                      | EBHERÎ'nin ÎSÂGÛCÎ'si                                          |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| Amaç ve konu                               |                                                                                                                    |                                                                                                                    | I/1. Kitabın (eş-şifâ) kapsadığı konular     | Eserin Yazılış amacı                                           |
|                                            |                                                                                                                    |                                                                                                                    | 2. İlimler ve Mantık Hakkında Hatırlatma     |                                                                |
|                                            |                                                                                                                    |                                                                                                                    | 3. Mantığın Yararı                           |                                                                |
|                                            |                                                                                                                    |                                                                                                                    | 4. Mantığın Konusu                           |                                                                |
|                                            |                                                                                                                    |                                                                                                                    |                                              | Delalet (Lafız-anlam ilişkisi):<br>*örtüşme *içlem *gereklilik |
|                                            |                                                                                                                    | Mantığın mahiyeti ve değeri: Düşünen-<br>konuşan canlı olarak insanın varlıktaki yeri                              |                                              |                                                                |
|                                            |                                                                                                                    | Dil mantığı ve Felsefî Mantık                                                                                      |                                              |                                                                |
|                                            | Önerme: yüklemli ve şartlı<br>(unsurları) konu ve yükleminin<br>şahsî yahut küllî oluşuna göre<br>önerme çeşitleri |                                                                                                                    |                                              |                                                                |
|                                            |                                                                                                                    | Anlamlı lafızlar: "isim-isimlendiren-<br>isimlendirilen-isimlendirme / nitelendiren-<br>niteleme-nitelenen-nitelik |                                              |                                                                |
|                                            | Şahsî ve küllî lafız/anlam                                                                                         |                                                                                                                    |                                              |                                                                |
|                                            | Müfred ve Mürekkeb küllî                                                                                           |                                                                                                                    | 5. Müfred ve Müellef Lafızların tarifi       | Müfred ve Mürekkeb Lafızlar                                    |
|                                            |                                                                                                                    |                                                                                                                    | 6. Zatî ve Arazî hakkında söylenenler        | Zatî-küllî ve arazî-küllî                                      |
|                                            |                                                                                                                    |                                                                                                                    | 7. Mahiyeti gösteren hakkında söylenenler    |                                                                |
| Cins üzerine                               | müfred küllîlerin sınıfları cins                                                                                   | Altı lafız üzerine: Şahıs, Tür ve Cins (dış                                                                        | 8. Müfred-Küllî Lafızların Beşe ayrılması    | Zatí-küllîlerin (üç) kısmı                                     |
|                                            | Ae tur uzerine                                                                                                     | dunyada interenen                                                                                                  | 9. Cins                                      | Tür                                                            |
| Tür üzerine                                |                                                                                                                    |                                                                                                                    | 10. Tür (nev') ve küllînin oluşumunun sebebi | Ayrım Arag Lüllî navalıhilir                                   |
|                                            |                                                                                                                    |                                                                                                                    | 11. Türün tasvirına devam                    | Özellik                                                        |
|                                            |                                                                                                                    |                                                                                                                    | 12. Tabî'i/*, Aklî ve Mantıkî                | Genel Ilinek                                                   |
| Ayrım üzerine                              | Ayrım üzerine                                                                                                      | Ayrım (zihinde nitelik)                                                                                            | 13. Ayrım (fasl)                             |                                                                |
|                                            |                                                                                                                    | Ozellık (zihinde nitelik)<br>İlinek (zihinde nitelik)                                                              |                                              |                                                                |
| Özellik Üzerine                            | Özellik Üzerine                                                                                                    | Ì                                                                                                                  | 14 Özellik ve İlinek (hâssa ve araz-ı âmm)   |                                                                |
| İlinek üzerine                             | İlinek üzerine                                                                                                     |                                                                                                                    |                                              |                                                                |
| Beş tümelin ortak ve farklı yönleri        |                                                                                                                    |                                                                                                                    | II/1 Beş Tümelin ortaklık ve Farklı yönleri  |                                                                |
| Cins ile ayrımının ortak ve farklı yönleri |                                                                                                                    |                                                                                                                    | 2. Cins ile Türün ortak ve farklı yönleri    |                                                                |
| Cins ile türün ortak ve farklı yönleri     |                                                                                                                    |                                                                                                                    |                                              |                                                                |

|                                           | önleri                                  |                                             |                                            |                              | skileri                                 | Açıklayıcı Söz:<br>* Tam Tanım (hadd-i tâm)<br>* Fkeik Tanım (hadd-i nâkre) | * Tam Tasvir (resm-i tâm)<br>* Eksik Tasvir (resm-i nâkıs) |                                       |                               |                                |                                                               |                                       | ÖNERME<br>Yüklemli Önerne<br>Şartlı Önerne<br>Çelişkili (tenakuz)<br>Döndrüme (aks) | KIYAS Unsurlan Kıyas Şekilleri ve Kalıpları (durüb) Bağlantlı kıyas (el-kıyâsıtı'ı-iktirânı) Seçmeli Kıyas (el-kıyâsıtı'ı-istisnât) | iSPAT (el-burhān)  Kesinlik taşıyan önermeler  Diyalektik (el-cedel)  Retonik (el-hatâbe) (el-hatâbe) |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                           | 3. Diğerlerinin ortak ve farklı yönleri |                                             |                                            |                              | 4. Beş Tümelin Birbirleriyle İlişkileri |                                                                             |                                                            |                                       |                               |                                |                                                               |                                       |                                                                                     |                                                                                                                                     |                                                                                                       |
|                                           |                                         |                                             |                                            |                              |                                         |                                                                             |                                                            | Varlıklar: Sûretler ve aynlar üzerine | Bilgi-Öğrenim-Öğretim üzerine | Lafiz-anlam ilişkileri üzerine | Kurucu ve tamamlayıcı süretler (Cevher ve<br>Arazlar) üzerine | İnsanın Mantığa olan ihtiyacı üzerine |                                                                                     |                                                                                                                                     |                                                                                                       |
|                                           |                                         |                                             |                                            |                              |                                         | Mürekkeb Küllîler Üzerine<br>Hadd<br>Resm                                   | Hadd ve Resmin isim ile ilişkileri                         |                                       |                               |                                |                                                               |                                       |                                                                                     |                                                                                                                                     |                                                                                                       |
| Cins ile ilineğin ortak ve farklı yönleri | Ayrım ile türün ortak ve farklı yönleri | Ayrım ile özelliğin ortak ve farklı yönleri | Ayrım ile İlineğin ortak ve farklı yönleri | Diğer ortak ve Farklı yönler |                                         |                                                                             |                                                            |                                       |                               |                                |                                                               |                                       |                                                                                     |                                                                                                                                     |                                                                                                       |

eserlerinde sözgelimi *en-Necât* ve *Uyûnu'l-hikme*'de mantık konularını Ebherî'ninkine benzer bir tertiple ele almıştır.

Kısaca tanıtmaya çalıştığımız beş eseri amaç ve içerik açısından topluca karşılaştırdığımızda ortaya şöyle bir sonuç çıkmaktadır (Şema 7, br. s. 47-49):

Porphyrios'un Eisagoge'sinin -kendisinin de belirttiği gibi- Aristo'nun Kategoriler'ine bir giriş olmasına karşılık, Fârâbî'ninki mantığın önermeler bölümüne giriş mahiyetindedir. İhvân-ı Sâfâ'nın îsâgûcî'si ise daha çok düşünce-dil-mantık ilişkileri konusuna ağırlık vermekle birlikte genel anlamda mantığa giriş olarak değerlendirilebilir. İbn Sînâ, Îsâgûcî'sini el-Medhal başlığı altında kaleme alırken onu, ilimler ansiklopedisi mahiyetindeki eş-Şîfâ'ya giriş olarak tasarladığı izlemini uyandıran konulara değinmiştir. Ebherî'nin Îsâgûcî'si ise amaç ve içerik itibariyle diğerlerinden oldukça farklıdır. Nitekim filozof bu küçük risâleyi yazmaktaki amacını "herhangi bir ilme yeni başlayanların bilmesi gereken hususları ortaya koymak" şeklinde belirlemiştir ki bu durumda onu "ilimlere giriş" olarak değerlendirmek mümkündür. Ebherî'nin, birer cümle halinde bile olsa mantığın temel konularının hemen hepsini içeren bu risâlesine "mantık terimleri sözlüğü" dense yeridir.

Son olarak şu hususu da belirtmek durumundayız: Bilindiği gibi Eflâtun idealizmi ile Aristo realizmi arasında öteden beri üzerinde durulan ve Porphyrios'un *Eisagoge*'sinin başlıca konusunu teşkil eden tümeller meselesi, Batı skolastik döneminin en tartışmalı problemi olduğu halde, îsâgûcî geleneğini sürdüren İslam filozoflarının eserlerinde sadece bir bölüm olarak ve yalnızca epistemoloji açısından ele alınmış, İbn Sînâ istisna edilirse, üzerinde fazlaca durulmamıştır. Tümeller meselesinin Batı ortaçağında bunca gürültüye yolaçmış olması, Hristiyan teolojisinin temelini oluşturan teslis (trinity, üçleme) inancı ve Kilise'nin konumu ile doğrudan ilgilidir. Özellikle Katolik Kilisesi'nin, daha küçük hristiyan cemaatleriyle onlara mensup hristiyanların bir toplamı ve genel adı olmanın ötesinde, onlardan ayrı, bağımsız bir *gerçek* (realite) ve yüksek bir kudret olarak tanımlanmasında, işte bu tümeller meselesinden yararlanılmış ve tümel kavramların ferdî varlıklardan bağımsız, ayrı ve gerçek birer varlık oldukları tezi işlen-

miştir ki bu anlayışa *kavram realizmi* denilmektedir. Buna karşı, aynı zamanda bir papaz olan Roscelin *nominalist* anlayışla çıkmış ve gerçek varlıkların fertler olduğu, tümellerin ise seslerden ibaret bulunduğu görüşünü savunmuştur. Buna göre *Baba-Oğul-Kutsal Ruh*'tan ibaret olan üç uknumdan herbiri *gerçek* olduğu halde, üçünün toplamının "ad" olmanın ötesinde bir anlamı kalmadığı gibi, gerçek günah ferdî günah olacağı için ilk günah inancı da temelden yoksun kalmış oluyordu. İşte tümeller etrafında kopan ve yüzyıllar boyu etkisini sürdüren fırtına bu çatışmanın bir sonucudur.

الأبهرى el-Ebherî

ایساغو جی Îsâgûcî

#### Metin Tahkîkinde Esas Alınan Nüshalar

9

#### Beyazıt Devlet Ktp., Veliyyüddin, nr. 3265

Yıpranmamış bir mecmua içinde (166b-170b) yeralan nüsha okunaklı nes-tâlik hatt ve siyah mürekkeble istinsah edilmiş, başlıklar gibi kırmızı mürekkeble tek çizgi olarak yapılan çerçeve içinde 17 satır bulunmaktadır.

Müstensih: Mustafa ibn Halil ibn Kâsım

İstinsah tarihi: h. 876 yılı Reblî'u'l-evvel ayının ortaları, Cuma günü öğle vakti.

ي

#### Süleymaniye Ktp., Yazma Bağışlar, nr. 962

Yıpranmış meşin ciltli bir mecmua içinde (lb-7b) bulunan nüsha karışık nesihle istinsah edilmiş olup her sayfada 19 satır vardır.

Müstensih: Belli değil İstinsah tarihi: h. 1055

3

#### Süleymaniye Ktp., Cârullah, nr. 1353

Sırtı meşin, mukavva ciltli bir mecmua içindeki (79b-83a) nüsha aharlı kirli beyaz kağıt üzerine talikle yazılmış, ilk sayfa tezhipli, diğer sayfalar altın yaldızla çerçevelenmiştir. Birinci sayfada besmele ile birlikte 14, öteki sayfalarda ise 19 satır bulunmaktadır.

Müstensih: Abdurrahîm ibn Ebissuûd

İstinsah tarihi: h. 1095

## METİN TAHKÎKİNDE KULLANILAN İŞARETLER

: قراءة منقحة سواء بين السطور أو في الهوامش : # : Satır üzerinde veya kenarda düzeltilmiş okuma

: Metinde olduğu gibi okum قراءة كما وجدت في النص

: Fazla : زائد

: []: Eksik ناقص

: >< : Öncelik sonralık : ><

المحقق: <> : Muhakkikin eklemesi

، مکرّ : << : Tekrarlanmış



**٦٦٦**ب و ۱ *ب ي* ۹۷ب ج

# بسم الله الرحمن الرحيم(1)

قال الشيخ الإمام العلاّمة أفضل المتأخِّرين<sup>(۲)</sup> ، قدوة الحكماء الراسخين<sup>(۳)</sup> ، أثير الدين الأبهرى طيّب الله ثراه و جعل الجنة مثواه (٤):

نحمد الله على توفیقه و نسئله هدایة (٥) طریقه و نصلّی علی محمّد و عبرته أجمعین (٦). أما بعد (٧):

فهذه رسالة<sup>(٨)</sup> في المنطق أوردنا فيها ما يجب استحضاره<sup>(٩)</sup> لَمِن يبتدئ شيئا<sup>(١١)</sup> من العلوم مستعيناً بالله تعالى<sup>(١١)</sup> إنه مفيض الخير و الجود.

بسم الله:.: + وبه نستعين] و (٧) وَبَعْدُ] و
 المَاتَّخِرِين:العلماء] ي (٨) رسالة: الرسالة] ج ي
 [الراسخين] ي (٩) استحضارها] ج
 [قال الشيخ.. الجنة مثواه] و (١٠) شيئا: في شيء] ج
 هداية: # و (١١) [تعالى] ج ي
 الجمعين] و ج

## Rahmân Rahîm Olan Allah'ın Adıyla

Üstad, önder, bilgin, sonraki neslin önde geleni ve örnek filozoflardan

-Allah yerini güzelleştirsin ve kabrini cennet kılsın-

Esîrüddîn el-Ebherî der ki:

Başarılı kıldığından ötürü Allah'a hamd ederken O'ndan, kendi yoluna yöneltmesini diler, Hz. Muhammed'e ve bütün nesline salat ederiz.

İmdi: İşbu risâle mantık konusunda olup biz burada -iyilik ve ihsânın kaynağı olan Allah'a sığınarak- herhangi bir ilme yeni başlayanların bilmesi gereken hususları ortaya koyduk.

# ايساغوجي <دلالة الألفاظ>

اللفظ الدال بالوضع يدلُ على تمام (١) ما وضع له بالمطابقة و (٢) على جزئه بالتضمّن إن كان له جزء، وعلى ما يلازمه في الذهن بالإلتزام كلى الحيوان الناطق بالمطابقة ، وعلى احدهما بالتضمّن وعلى قابل العلْم وصنعة الكتابة بالالتزام .

## حأقسام الألفاظ>

ثم اللفظ إما مفرد و هو الذى لايُراد بالجزء ( $^{(7)}$ ) منه دلالة على جزء معناه ( $^{(4)}$ ) ك ((الإنسان)) ، وإما  $^{(6)}$  مؤلّف ( $^{(7)}$ ) وهو الذى لايكون كذلك ( $^{(V)}$ ) ك ((رامى الحجارة)).

. ۷ ء ج

والمفرد ( $^{(\Lambda)}$  | إما كلّي وهو الذي لا يمنع نفس تصوّر مفهومه عن وقوع الشركة ك ((الإنسان)) ( $^{(P)}$ ، وإما جزئي وهو الذي يمنع نفس تصوّر مفهومه عن وقوع الشركة ( $^{(1)}$ ) ك ((زید)).

## ÎSÂGÛCÎ

## < LAFIZLARIN DELÂLETİ >

Konuluşu bakımından anlamlı olan lafız, konulduğu anlamın tamamını örtüşme/kaplam (bi'l-mutâbaka), -şayet varsa- parçasını içlem (bi't-tazammun), zihindeki ayrılmaz özelliğini de gereklilik (bi'l-iltizâm) yoluyla gösterir. Sözgelimi "insan" lafzı "düşünen canlı"yı örtüşme/kaplam, bu ikisinden birini içlem, bilme ile yazma sanatına olan yeteneği de gereklilik yoluyla gösterir/işaret eder.

### < LAFIZLARIN KISIMLARI >

İmdi, lafız ya **müfred**tir (yalın) ki bu "insan" gibi parçası anlamının bir parçasını göstermeyen terimdir; ya da böyle olmayıp "taş atan" örneğindeki gibi mürekkebtir (birleşik).

Müfred de ya "insan" terimi gibi küllîdir (tümel) ki, anlamının düşünülmesi ona olan ortaklığı engellemez; veya "Zeyd" teriminde olduğu üzere cüz'îdir (tekil) ki, bunun anlamının düşünülmesi ona olan ortaklığı engeller.

والكلَّى إما ذاتيٌّ وهو الذي يدخل في حقيقة جزئيَّاته

٢ ء ي كــ ((الحيوان))(١) بالنسبة | | الى الإنسان والفرس ، وإما عرضيٌ وهو الذي يخالفه كــ ((الضّاحك)) بالنسبة الى الإنسان .

# <الكلّيّات الخمس>

. ٧ ء ج والذاتيّ<sup>(٢)</sup>: ||

<-1>

إما مقولٌ فى جواب ((ماهو)) بحسب الشركة المحضة كالحيوان بالنسبة الى إلانسان والفرس ، وهو الجنس ؛ و يرسم بأنه كلّيٌ مقولٌ على كثيرين مختلفين بالحقائق فى جواب ((ماهو)) قولاً ذاتياً (٣).

<- >>

وإما مقولٌ فى جواب ((ماهو)) بحسب الشركة والخصوصيّة معاً كــ ((الإنسان)) بالنسبة الى زيد و عمرو وغيرهما<sup>(٤)</sup> وهو<sup>(٥)</sup> النوع؛ ويرسم بأنه كلّيٌ مقولٌ على كثيرين مختلفِين بالعدد دون الحقيقة في جواب ((ماهو)).

(١) كالحيوان >> ] ي

(٢) والذاتيّ: فالذاتي] ج

(٣) [قولا ذاتيا] و ي

(٤) + وغيرهما] ي

(٥) [هو] ج

Küllî ise ya insan ve at'a nisbetle "canlı" gibi zâtîdir (özsel) ve kendi tikellerinin gerçekliğinde (hakikat) yer alır; ya da bunun tersine insana nisbetle "gülen" teriminde olduğu üzere arazîdir (ilineksel).

## <BEŞ KÜLLÎ>

#### Zâtî <tümel>:

- <1.> Ya insan ve at'a nisbetle "canlı" teriminde olduğu gibi, sırf ortaklık açısından "o nedir" sorusuna cevap olarak söylenir ki bu cinstir. Cins de: «"o nedir" sorusuna cevaben öze ilişkin bir ifade olarak söylenen ve değişik birçok gerçekliği gösteren küllîdir» şeklinde tasvir edilir.\*
- <2.> Veya Zeyd, Amr ve daha başkasına nisbetle "insan" örneğinde olduğu gibi, hem ortaklık hem özellik bakımından "o nedir" sorusunun cevabı olarak söylenir ki bu türdür ve şöyle tasvir edilir: «Tür, "o nedir" sorusuna cevap olarak gerçeklik bakımından değil, sayıca değişik birçok şeyi ifade etmek üzere söylenen küllîdir."

<sup>\* &</sup>quot;Tarif" ve "tanım" kelimeleri ile karşılanan "hadd" teriminden farklılığını vurgulamak amacıyla çevirinin birinci baskısında "resm"i "tanıtım", يُرسم fiilini de "tanıtılır" şeklinde çevirmeyi tercih etmişken, şimdi yaygın kullanıma iştirak ederek "resm"i "tasvir", fiilini de "tasvir edilir" diye çevirme yoluna gittik.

<- 4>

وإما غير مقول في جواب ((ماهو)) بل مقولٌ في جواب<sup>(1)</sup> ((أيّ شيء هو في ذاته)) وهو الذي يميّز الشيء عمَّا يشاركه في الجنس كـ ((الناطق)) بالنسبة الى الإنسان وهو الفصل؛ ويرسم<sup>(1)</sup> بأنه كلّيٌ يقال على الشيء في جواب ((أي شيء هو في<sup>( $\mathbf{r}$ )</sup> ذاته)).

وأما<sup>(٤)</sup> العرَضيُّ فإما<sup>(٥)</sup> أن يمتنع انفكاكه عن الماهية وهو ((العرض المفارق))، أو لا يمتنع وهو ((العرض المفارق)). وكلّ واحد منهما :

<- {>

إما أن يختص بحقيقة واحدة وهو الخاصة ك. ((الضاحك)) بالقوة والفعل للإنسان ؛ وترتسم (٦) بأنها كلّية تقال على ما تحت حقيقة واحدة فقط قو لا عرضياً.

. ۸ ب ج حو->

وإما أن يعمّ حقائق | | فوق حقيقة (٧) واحدة وهو ١٦٥ و العرض العامّ كــــ((المتنفِّس)) بالقوة والفعل للإنسان وغيره من ٢٠٠ ويرسم (٨) بأنه | | كلّى يقال على ما تحت | | حقائق مختلفة قو لاً عرضياً.

(١) في جواب: + ماهو] ج
 (٥) [فـــ] إما ج
 (٢) ويرسم: فيرسم] ي
 (٣) في: # و
 (٥) [حقيقة] و
 (٤) و [أما] ج
 (٨) فيرسم] ي

<3.> Ya da "o nedir" sorusunun cevabı olarak söylenmeyip, tersine "o kendi özünde hangi şeydir" sorusuna cevaben söylenir ve "düşünen" teriminin insana nisbetinde olduğu gibi, bir şeyi cinste ortağı olan şeylerden ayırır ki bu fasldır (ayrım) ve «bir şey hakkındaki "o kendi özünde hangi şeydir" sorusuna cevap olarak söylenen küllîdir» şeklinde tasvir edilir.

Araz olan <tümele> gelince, ya mâhiyetten ayrılması imkânsız olan ayrılmaz araz; veya ayrılması imkânsız olmayan ayrılabilir arazdır. Bunlardan herbiri de:

- <4.> Ya insanın güç ve fiil halinde "gülen" oluşu gibi, bir tek gerçekliğe özgüdür ki bu hâssadır (özellik) ve «yalnızca bir tek gerçeklik altında bulunan şey hakkında araz anlamında söylenen küllîdir» diye tasvir edilir.
- <5.> Yahut da insan ve diğer canlılara nisbetle güç ve fiil halinde "soluyan" örneğinde olduğu gibi, birden fazla gerçekliği kuşatan araz-ı âmmdır (genel ilinek) ve "farklı gerçeklikler altında bulunan şeyleri ifade etmek üzere araz anlamında söylenen küllîdir" diye tasvir edilir.

# القول الشارح

الحد قول دال على ماهية الشيء ؛ وهو الذي يتركّب عن جنس الشيء و فصله القريبيْن ، ك ((الحيوان الناطق)) بالنسبة الى الإنسان ، وهو الحدّ التام . والحدّ الناقض وهو الذي يتركّب عن جنس الشيء البعيد<sup>(١)</sup> وفصله (<sup>٢)</sup> القريب<sup>(٣)</sup> ك ((الجسم الناطق)) بالنسبة الى الإنسان.

والرسم التام وهو الذى يتركب عن جنس الشيء القريب وخواصه (٤) اللازمة (٥) كـ ((الحيوان الضاحك)) في تعريف الإنسان. والرسم الناقص وهو الذى يتركب عن عرضيًات (٢) تختص جملتها بحقيقة واحدة ، كقولنا في تعريف الإنسان ((إنه ماش على قدميه ، عريض الأظفار ، بادئ البشرة ، مستقيم القامة ، ضحّاك بالطبع)).

## القضابا(٧)

القضية قولٌ يصحّ أن يقال لقائله ((إنه صادقٌ فيه أو كاذب $))^{(\Lambda)}$ . وهي إما حمليّةٌ كقولنا (((زيدٌ كاتبُ)) ، وإما شرطيّةٌ

(۱) جنس الشيء البعيد]: # ي
 (۲) وفصل\_\_\_[\_ــه ال\_]\_\_بعيد ج و
 (۳) البعيد] ي
 (۵) وهي القضايا] ج
 (٤) الجنس القريب للشيء وخاصته] و
 (٨) + فيه] ج : + # ي

# **AÇIKLAYICI SÖZ**

### <TANIM ve TASVİR>

Tanım, bir şeyin ne olduğunu (mahiyet) gösteren söz olup, insana nisbetle "düşünen canlı" örneğinde olduğu gibi, bir şeyin **yakın cinsi** ile **yakın fasl**ından oluşur. İşte bu **tam tanım**dır (hadd-i tâm). **Eksik tanım** (hadd-i nâkıs) ise, insana nisbetle "düşünen cisim" örneğinde olduğu üzere bir şeyin **uzak cinsi** ile **yakın fasl**ından meydana gelir.

Tam tasvir (resm-i tâm), insanı tarif etmek üzere "gülen canlı" ifadesinde olduğu gibi, bir şeyin **yakın cinsi** ile **ayrılmaz özelliği**nden oluşur. **Eksik tasvir** (resm-i nâkıs) ise, insanı tarif eden "iki ayağı üzerinde yürüyen, geniş tırnaklı, bedeni tüysüz, dik duran, yapısı gereği gülen" ifadesinde olduğu gibi, hepsi bir tek gerçekliğe özgü **arazlar**dan meydana gelir.

## ÖNERMELER

Önerme, onu söyleyen hakkında "o, söylediği konusunda doğrudur veya yanlıştır" denilmeye elverişli sözdür. Bu da sözgelimi ya "Zeyd yazıcıdır"daki gibi **yüklemli** veya "eğer güneş doğarsa gündüz olur"daki gibi **bitişik şartlı** 

متصلةً كقولنا ((إن كانت الشمس طالعةً فالنهار موجود)) ، وإما شرطيّةُ منفصلةٌ كقولنا ((العدد إما زوجٌ أو فردٌ))(١).

والجزء (٢) الأول من الحمليّة يُسمّى ((موضوعًا)) والثاني ((محمولاً)). والجزء الأول من الشرطيّة (عُمين ((مقدَّمًا)) والثاني ((تاليًا)).

والقضيّة إما موجِبة كقـولنا ((زيدٌ كاتبٌ)) ، وإما سالبة كقولنا | ((زيدٌ ليس بكاتب)). وكلّ واحدة (٥) منهما إما مخصوصةٌ

۱٦٨ء و

۳ء ي

كاتبٌ كما ذكرنا ؛ وإما<sup>(٦)</sup> كليّةٌ مسوّرةٌ | | كقولنا ((كلّ إنسان ولاشيءَ من الإنسان بكاتب))<sup>(٧)</sup> ، وإما جزئيّةٌ مسوّرة | | كقولنا ((بعض الإنسان كاتبٌ وبعض الإنسان ليس بكاتب))؛ وإما أن لا يكون كذلك وتسمّى<sup>(٨)</sup> مهملةً<sup>(٩)</sup> كقـولنا ((الإنسان كاتبٌ والإنسان (١١) ليس بكاتب)) (١١) .

والمتصلة إما لزوميّةٌ كقولنا ((إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجودٌ)) ، وإما اتّفاقيةٌ كقـــولنا ((إن كان الإنسان ناطقًا فالحمار ناهقٌ)).

(۱) العدد...: العدد اما ان يكون زوجا او فردا] ي
 (۲) و الجزء: فالجزء] ج
 (۳) و الثانى: + يُسمى ] ي
 (۵) من الشرطيّة: + محمولا ] ي
 (۵) واحد [ق] ج ي

yahut da "sayı ya çifttir ya tektir"de olduğu üzere ayrık şartlı olur.

Yüklemli önermenin ilk bölümüne **konu**, ikincisine **yüklem** adı verilir. Şartlı önermenin birinci bölümüne **mukaddem** (önbileşen), ikincisine ise **tâlî** (ardbileşen) denilir.

Diğer taraftan önerme ya "Zeyd yazıcıdır"daki gibi **olumlu** ya da "Zeyd yazıcı değildir"de olduğu üzere **olumsuz**dur. Ayrıca bunların herbiri ya anlattığımız örnekteki gibi **özel** (mahsûs) veya "her insan yazıcıdır" ve "hiçbir insan yazıcı değildir" örneğindeki gibi **tümel belirtili** (külliyye-i müsevvere) yahut "birkısım insan yazıcıdır" ve "birkısım insan yazıcı değildir"deki gibi **tikel belirtili** (cüz'iyye-i müsevvere) yahut da "insan yazıcıdır" ve "insan yazıcı değildir"de olduğu üzere böyle olmayıp **belirtisiz** (mühmele) olur.

Bitişik "eğer güneş doğarsa gündüz olur" örneğinde olduğu gibi ya **gereklilik/ayrılmazlık**, veya "eğer insan konuşursa eşek anırır"daki gibi **rastlantı** ifade eder.

والمنفصلة إما حقيقيّة كقولنا ((العددُ إما زوجٌ أو فردٌ)) وهي مانعة الجمع والخلوّ معًا ، و إما مانعة الجمع فقط كقولنا ((هذا الشيء إما حجرٌ أو شجرٌ))(١) ، و إما مانعة الخلو فقط كقولنا ((زيدٌ(٢) إما أن يكون في البحر وإما(٣) أن لايغرق)). وقد تكون(٤) المنفصلات ذوات أجزاء، كقولنا ((العدد إما زائدٌ أو ناقصٌ أو مساوِ))(٥).

## التناقض (٦)

هو اختلاف قضيّتيْن<sup>(۷)</sup> بالإيجاب والسلب بحيث يقتضى لذاته أن تكون<sup>(۸)</sup> إحداهما<sup>(۹)</sup> صادقة والأخرى كاذبة ؛ كقولنا ((زيدٌ كاتبٌ<sup>(۱))</sup> ولايتحقّق ذلك إلا بعد

١٦٨ و اتّتفاقهما فى الموضوع والمحمول والزمان والمكان والإضافة | | والقوة والمحمول والزمان والمكان والإضافة | | والقوة

(1) حجر أو شجر:> < و (۷)قضيّتين: القضية] ج
(٢) زيد: # ي
(٣) و إما: # ي
(٩) إحداهما: احديهما] ج ي
(٤) تكون: يكون] ج ي
(٥) العدد...: العدد اما ان يكون زائدا او (١١) [و] و
ناقصا او مساويا] ج
(٣) التناقض: والتنافض] ي
ليس بكاتب] و

Ayrık ise ya gerçek <ayrık>tır ve "sayı ya çifttir ya tektir" örneğinde olduğu üzere hem <iki şıkkı> biraraya getirmeyi hem de (ikisini birden) boşaçıkarmayı engeller veya "bu şey ya taştır ya ağaçtır"daki gibi yalnızca biraraya getirmeyi engeller yahut "Zeyd ya denizdedir ya boğulmaz" örneğindeki gibi sadece <iki şıkkı da> boşaçıkarmayı engeller. Ayrık <önermeler> bazan "sayı ya artık, ya eksik ya da eşittir"de olduğu gibi çok şıklı da olabilir.

## ÇELİŞKİ

Çelişki, "Zeyd yazıcıdır" ve "Zeyd yazıcı değildir" ifademizdeki gibi, özünde biri doğru diğeri yanlış olan iki önermenin olumluluk ve olumsuzluk açısından farklı oluşudur. Ne var ki çelişki ancak bunların aynı konu, yüklem, zaman, mekân, izâfet, güç, fiil, parça, bütün ve şart bakımından birbiriyle uyuşmaları durumunda gerçekleşir.

و نقيضُ الموجبة الكلّية إنما هي السالبة الجزئية كقولنا:

((كلّ إنسان حيوانٌ)) و

((بعض الإنسان ليس بحيوانٍ)).

ونقيض السالبة الكلّية إنما هي الموجبة الجزئيّة (١) كقولنا:

((لا شيء من الإنسان | | بحيوان)) و

((بعض الانسان حيوانٌ)) (١٠٠٠.

> والجزئيّتيْن قد تصدقان كقولنا: ((بعض الإنسان<sup>(٥)</sup> كاتبٌ)) و ((بعض الإنسان ليس بكاتبٍ)).

(1=1) # و (\$)تكذبان: تكونان كاذبتين] و (٢) [الكمية أى] ج (٥) الإنسان: # ي (٣) [الكلّية و الجزئة] ي

#### Tümel olumlunun çelişiği ancak tikel olumsuzdur. Sözgelimi:

Her insan canlıdır.

Birkısım insan canlı değildir.

#### Tümel olumsuzun çelişiği ancak tikel olumludur. Mesela:

Hiçbir insan canlı değildir.

Birkısım insan canlıdır.

Belirtililer (mahsûrât) arasında ise çelişki ancak bunların nicelik yani *tümellik* ve *tikellik* bakımından farklılığı sonucunda ortaya çıkar. Çünkü bazan iki tümel de yanlış olabilir; şu örnekte olduğu gibi:

Her insan yazıcıdır.

Hiçbir insan yazıcı değildir.

Bazan iki tikel de doğru olabilir; mesela:

Birkısım insan yazıcıdır.

Birkısım insan yazıcı değildir.

#### العكس

هو أن يُصيَّر الموضوع محمولاً والمحمول موضوعاً مع بقاء الكيف أى<sup>(١)</sup> السلب والإيجاب<sup>(٢)</sup> ، والتصديق والتكذيب بحاله.

والموجبة الكلّية لا تنعكس كلّية (٣) إذ يصدق قولنا ((كلّ إنسان حيوانٌ)) ولايصدق ((كلّ حيوان انسانٌ))، بل تنعكس جزئية لأنّا إذاً قلنا ((كلّ إنسان حيوانٌ)) (٤) يصدق قولنا ((بعض الحيوان إنسانٌ)) (٤) . فإنّا نجد شيئًا موصوفًا بالإنسان والحيوان فيكون بعض الحيوان إنسانًا. والموجبة الجزئيّة أيضًا تنعكس (٥) جزئيّة بهذه الحجّة.

9 1 1 9 والسالبة الكلّية تنعكس<sup>(٦)</sup> كلّيةً و ذلك بيِّنٌ بنفسه. فإنه | | إذاصَدَقَ(( لاشيء من الإنسان بحجر)) فصدق<sup>(٧)</sup> ((لاشيء من الحجر بإنسان)). والسالبة الجزئيّة لاعكس لها لزومًا لأنه<sup>(٨)</sup> يَصْدُقُ ((بعض الحيوان ليس بإنسان)) ولايَصْدُقُ عكسُه<sup>(٩)</sup> وهو قولنا ((بعض الإنسان ليس بحيوان))<sup>(٩)</sup>.

#### **DÖNDÜRME**

Döndürme, bir önermede nitelik yani olumluluk ve olumsuzluk, doğruluk ve yanlışlık olduğu gibi bırakılarak konunun yükleme, yüklemin de konuya dönüştürülmesidir.

Tümel olumlu, tümel olarak döndürülmez; çünkü "her insan canlıdır" ifadesi doğru olduğu halde "her canlı insandır" ifadesi doğru değildir; tersine o tikel olarak döndürülür; zira "her insan canlıdır" dediğimizde "birkısım canlı insandır" ifademiz de doğru olur. Nitekim biz bir şeyi hem canlı hem de insan niteliğiyle tanıdığımız için bir kısım canlı insan olmuş olur. Bu gerekçeyle tikel olumlu da aynı şekilde bir tikel olarak döndürülür.

Tümel olumsuz, tümel olumsuz olarak döndürülür ki bu kendiliğinden apaçıktır. Zira "hiçbir insan taş değildir" önermesi doğru olunca "hiçbir taş insan değildir" önermesi de doğru olur. Zorunlu olarak tikel olumsuzun döndürülmüşü yoktur; çünkü "birkısım canlı insan değildir" önermesi doğru olduğu halde, döndürülmüşü doğru olmaz ki bu da: "birkısım insan canlı değildir" ifademizdir.

## القياس

و $^{(1)}$  هو قولٌ مؤلّفٌ من أقوالٍ متى سُلّمت لزم عنها لذاتها قولٌ آخر $^{(7)}$  . و $^{(7)}$  هو إما اقترانيٌّ، كقولنا:

كلّ جسم مؤلَّفُّ<sup>(٤)</sup>. وكلّ مؤلَّف(٤) محدثٌ. فكلّ جسم محدثٌ.

و إما استثنائيٌّ ، كقولنا:

إن كانت الشمس طالعةً فالنهارُ موجود.

لكنّ<sup>(٥)</sup> النهار ليس بموجود.

فالشمسُ | | ليست بطالعةِ.

**۽** ء ي

۲ ۸ء ج والمكرر | | بين مقدَّمَتَى القياس (٢) يُسمّى ((حدًا أوسط))، و موضوع المطلوب يُسمّى ((حداً أصغر))، ومحموله (٧) يُسمّى ((حدًا أكبر)). والمقدَّمة التي فيها الأصغر تُسمّى ((الصغرى)) والتي فيها الأكبر تُسمّى ((الكبرى)) وهيئة التأليف من الصغرى والكبرى تُسمّى ((شكلاً)).

(١) [و] ج
 (٥) لكنّ: ولكن] ج
 (٢) قول آخر لذاتها ] ج
 (٣) [و] ج
 (٧)و محموله: محمول المطلوب] ي
 (٤) مركب] و

#### **KIYAS**

Kıyas (akılyürütme/çıkarım), doğru oldukları kabul edildiğinde kendi özleri gereği başka bir önermeyi gerektiren önermelerden olusan bir sözdür. Bu da:

Her cisim birleşiktir.

Her birleşik yaratılmıştır.

O halde her cisim yaratılmıştır.

örneğindeki gibi ya iktirânî (bağlantılı); veya

Eğer Güneş doğarsa gündüz olur.

Fakat gündüz olmamıştır.

O halde Güneş doğmamıştır.

ömeğinde olduğu üzere istisnâîdir (seçmeli).

Kıyasın iki öncülünde de tekrarlanana orta terim, sonucun konusuna küçük terim, yüklemine ise büyük terim adı verilir. Küçük terimin yer aldığı önermeye küçük öncül (suğrâ), büyük terimin bulunduğu önermeye büyük öncül (kübrâ), küçük ve büyük öncülden oluşan bütüne ise şekil (figür) denilir.

و الأشكال أربعة ؛ لأن الحدَّ الأوسط إن كان محمولاً في الصغرى و موضوعًا في الكبرى فهو الشكلُ الأولُ. وإن كان بالعكس فهو الشكلُ الرابع. وإن الثالثُ. وإن كان (٣) الثالثُ. وإن كان محمولاً فيهما فهو الشكل الثالثُ. وإن كان محمولاً فيهما فهو الشكل الثاني.

١٦٩ بو فهذه هي (٤) الأشكال الأربعة المذكورة | في المنطق.

و<sup>(٥)</sup> الشكل الرابع منها بعيد عن الطبع جدًا<sup>(١)</sup> . والذي له(٧) عقلٌ سليمٌ وطبعٌ مستقيمٌ (٧) لا يحتاج الى ردّ الثانى الى (٨) الأول. وإنما يُنتجُ الثانى عند اختلاف مقدَّمتَيْه بالسلب والإيجاب (٩) . والشكل الأول هو الذي جُعلَ معيارَ العلوم. فُنُوردُه ههنا ليُجْعل دستُورا وليستنتج (١٠) منه المطلوب. (١١) وشرط انتاجه ايجابُ الصغرى وكلية الكبرى (١١) . وضروبه (٢١) المنتجة اربعةً:

الضرب الأول (٣١):

كلَّ جسم مؤلَّفٌ. وكلَّ مؤلَّفٍ محدثٌ. فكلَّ جسم محدثٌ.

| (٨) [الي] ج)                        | (١) إن : # ي                  |
|-------------------------------------|-------------------------------|
| (٩) بالسلب و الإيجاب: > < ج         | (٢) [الشكل] ي                 |
| (١٠) ويُنتج [منه] و: يستنتج منه] يي | (٣) و إن كان: او ] و          |
| (۱۱=۱۱) [] ج و)                     | (٤) [هي] ج:# و                |
| (١٢) فضروبه] ج: والضروب] و)         | (٥) [و] ج                     |
| (١٣)+ نحو] ج ي)                     | (٦) [جدًا] و:# ي              |
|                                     | $(V=V) > \langle V=V \rangle$ |

<Kıyas> şekilleri dörttür: Orta terim küçük öncülde yüklem, büyük öncülde konu olursa birinci şekil, tersi olursa dördüncü şekil; her ikisinde de konu olursa üçüncü şekil, her ikisinde yüklem olursa dördüncü şekildir. Mantıkta anlatılan dört şekil işte bunlardır.

Bunlardan dördüncü şekil insanın yapısına gerçekten aykırıdır. Her ne kadar ikinci şekil ancak öncülleri olumluluk ve olumsuzluk bakımından farklı olduğunda sonuç verse de, selîm akla ve dosdoğru tabiata sahip olanların ikinciyi birinciye döndürmesi gerekmez. Birinci şekle gelince, o bilginin ölçütü olarak kabul edilmiştir. Biz burada, bilginin ölçütü kılındığı ve ondan sonuç alındığı için birinci şekli anlatacağız. Onun sonuç vermesinin şartı, küçük öncülün olumlu, büyük öncülün ise tümel olmasıdır. Birinci şeklin sonuç veren kalıpları (durûb) dörttür:

#### Birinci kalıp:

Her cisim birleşiktir.

Her birleşik yaratılmıştır.

O halde her cisim yaratılmıştır.

الضرب<sup>(۱)</sup> الثانى: كلّ جسم مؤلَّفٌ. ولاشىء من المؤلّف بقديم. (۲)فلا شىء من الجسم بُقديم(۲).

> الضرب<sup>(١)</sup> الثالث: بعض الجسم مؤلَّفٌ. وكلِّ مؤلَّفَ حادثٌ. فبعض الجسم حادثٌ. | |

٤ ب ي

الضرب<sup>(۱)</sup> الرابع: بعض الجسم مؤلَّفٌ. ولاشىء من المؤلَّف بقديم. فبعض الجسم ليس بقديم.

القیاس الاقترانی>
والقیاس الاقترانی إما مرکب (۳) من هملیّتیْن کما مرّ ، وإما من متصلتیْن کقولنا:

إن کانت الشمسُ طالعةً فالنهارُ موجودٌ.
وإن کان (٤) النهارُ موجوداً فالأرضُ مضیئة. | | یُنتج الشمسُ طالعةً فالأرضُ مضیئة. | | یُنتج ان کانت الشمسُ طالعةً فالأرض مُضیئة.

#### İkinci kalıp:

Her cisim birleşiktir.

Hiçbir birleşik öncesiz değildir.

O halde hiçbir cisim öncesiz değildir.

#### Üçüncü kalıp:

Birkısım cisim birleşiktir.

Her birleşik yaratılmıştır.

O halde birkısım cisim yaratılmıştır.

#### Dördüncü kalıp:

Birkısım cisim birleşiktir.

Hiçbir birleşik öncesiz değildir.

O halde birkısım cisim öncesiz değildir.

## < Bağlantılı/İktirânî Kıyas: >

Bağlantılı kıyas ya -yukarda geçtiği gibi- **iki yüklemli** veya **iki biti**- **şik** <önerme>den oluşur:

Eğer Güneş doğarsa gündüz olur.

Gündüz olunca yeryüzü aydınlanır.

Eğer Güneş doğarsa yeryüzü aydınlanır.

## و إما من منفصلتَيْن كقولنا:

كلّ عدد<sup>(۱)</sup> إما زوجٌ أو فردٌ وكلّ زوّج فهو إما زوج الزوج أو زوج الفرد. يُنْتجُ: كلّ عددِرً1) إما فردٌ أو زوج الزوج أو زوجُ الفرد. ||

## .١٧ ء و وإما من حمليّة ومتصلة كقولنا:

كلّما كان هذا الشيء  $(^{(7)})$  إنسانًا فهو حيوانٌ  $(^{(7)})$ . وكلّ حيوان $(^{(7)})$  جسمٌ  $(^{(4)})$ . يُنْتجُ  $(^{(9)})$ : كلّما كان هذا إنسانًا فهو جسمٌ  $(^{(4)})$ .

# و إما من حمليّة ومنفصلة كقولنا:

كلّ عدد (<sup>۲)</sup> إما زوجٌ وإما (<sup>۷)</sup> فردٌ. وكلّ زو ج <sup>(۱)</sup> منقسمٌ بمتساويَيْن. <sup>(۸)</sup>يُنتجُ: كلّ عدد <sup>(۹)</sup> إما فردٌ وإما منقسمٌ بمتساويَيْن. <sup>(۸)</sup>

# وإما من متصلة ومنفصلة كقولنا:

كلّما كان هذا الشيء(<sup>(۱۱)</sup> إنسانًا فهو حيوانٌ. وكلّ حيوان فهو إما أبيضُ أو أسود. يُنْتجُ: كلّما كان هذا الشيء(<sup>(۱۱)</sup> إنسانًا فهو إما أبيضُ أو أسود.

(1) + فهو] ج (٧) وإما :  $| 0 \rangle$  وإما :  $| 0 \rangle$  وإما :  $| 0 \rangle$  وإما :  $| 0 \rangle$  وإما :  $| 0 \rangle$  إلى الشيء] ج  $| 0 \rangle$  جسم ] و (٩) + فهو ] ج ي (٤) متحيز] و (١٠) [الشيء] ج ي (٥) ينتج: +ينتج كلما كان هذا انسانا فهو حيوان وكل حيوان جسم] ي (٦) + فهو ] ج ي

#### Veya **iki ayrıktan** oluşur:

Her sayı ya çift ya tektir.

Her çift ya çiftin çifti, ya tekin çiftidir.

Her sayı ya tektir, ya çiftin çifti veya tekin çiftidir.

#### Ya da bir yüklemli ile bir bitişikten oluşur:

Bu şey insan ise o canlıdır.

Her canlı cisimdir.

Bu şey insan olduğuna göre o cisimdir.

#### Yahut **bir yüklemli** ile **bir ayrık**tan oluşur:

Her sayı ya çifttir ya tektir.

Her çift sayı iki eşit parçaya bölünür.

Her sayı ya tektir ya da iki eşit parçaya bölünür.

## Yahut da bir bitişik ve bir ayrıktan oluşur:

Bu şey insan ise o canlıdır.

Her canlı ya beyazdır ya siyahtır.

Bu şey insan ise o ya beyazdır ya siyahtır.

## <القياس الاستثنائي>

وأما القياس الاستثنائي فالشرطيّة الموضوعة فيه إن كانت ه ء ي متصلةً (١) فاستثناء عين المقدّم | | يُنتجُ عيْنَ التالي، كقولنا:

إن كان(٢) هذا إنسانًا فهو حيوانً.

لكنّه إنسانٌ فهو حيوانٌ.

واستثناء نقيض التالي يُنْتجُ نقيضَ المقدَّم ، كقولنا:

إن كان هذا إنسانًا فهو حيوانٌ.

لكنه ليس بحيوان فلا يكون إنسانًا.

وإن كانت منفصلةً حقيقية (٣) فاستثناء عيْن أحد الجزئيْن يُنْتِجُ نقيض الآخر (٤) ، كقولنا:

هذا العدد إما أن يكون<sup>(٥)</sup> زوجًا أو فردًا.

لكنه فردٌ فهو ليس بزوج.

واستثناء نقيض أحدهما يُنْتجُ عيْنَ الآخو(٦).

(١) متّصلة:+ موجبة لزومية] ي (٥)هذا...يكون: اما ان يكون هذا العدد] و ي)

(٢) كان: # و (٦) عين الأخر: # ي: التالي] ي)

(٣) [حقيقية] و ي)

(٤) الأخر: # ي : التالي] ي)

(٢-٤) واستثناء نقيض احدهما ينتج عين الآخر كقولنا هذا العدد اما ان يكون زوجا او

فردا لكنه ليس بزوج ينتج انه فرد و لكنه ليس بفرد ينتج انه زوج] ج

## <Seçmeli/İstisnâî Kıyas:>

Seçmeli kıyasa gelince, onda yeralan şartlı <önerme> bitişik olursa mukaddemin (önbileşen) seçilmesi, sonuçta tâlînin kendisini (ardbileşen) verir:

Eğer bu insan ise o canlıdır.

Fakat o insandır; su·halde o canlıdır.

Tâlînin çelişiğinin seçilmesi sonuç olarak mukaddemin çelişiğini verir:

Eğer bu insan ise o canlıdır.

Fakat o canlı değildir; şu halde o insan değildir.

Gerçek ayrık olması durumunda iki şıktan birinin kendisinin seçilmesi, sonuç olarak diğerinin çelişiğini verir, meselâ:

Bu sayı ya çift ya da tektir.

Fakat o tektir; şu halde o çift değildir.

İki şıktan birinin çelişiğinin seçilmesi sonuçta diğerinin kendisi-

90

П

البرهان(١)

۸۳ ء ج

وهو قياسٌ مؤلَّفٌ من مقدَّماتٍ يقينيَّةٍ لأنتاج اليقين. | | و

اليقينيات ست(٢) أقسام:

.۱۷ ب و

أوّلّيات ، كقولنا:

((الواحد نصفُ الاثنَيْن.)) و ((الكلّ أعظم من الجزء.))

ومشاهدات، (٣) كقولنا:

الشمسُ مشرقة والنار محرقةً.

ومجرَّ بات(٣) ، كقولنا:

السقمونيا مسهل (٤) الصفراء (٥).

و حدسيّات، كقولنا:

نور القمر مستفادٌ من الشمس.

ومتواترات، كقولنا:

محمد عليه السلام ادّعي النبوّة وأظهر المعجزة على يده(٢).

وقضايا قياساتها معها ، كقولنا:

الأربعة زوج بسبب وسطٍ حاضرٍ فى الذهن وهو ((الانقسام بمتساويَيْن)).

(۱) [البرهان] ج (۶) شرب السقمونيا يسهل...] و

(٢) [ست] و:ستة] ج

(۳=۳) # و

#### **İSPAT**

İspat, kesin sonuç elde etmek için kesinlik taşıyan öncüllerden oluşturulan bir kıyastır (akıl yürütme, çıkarım). Kesinlik taşıyan öncüller ise altı kısımdır:

#### Evveliyyât (önsel[bilgi]ler, aksiyomlar):

Bir, ikinin yarısıdır.

Bütün, parçadan daha büyüktür.

#### Müşâhedât (gözlemler):

Güneş aydınlatıcıdır.

Ateş yakıcıdır.

#### Mücerrebât (deneyimler):

Sakmunya safrayı gidericidir.

## Hadsiyyât (sezgiler):

Ayın ışığı, Güneşten alınmadır.

## Mütevâtirât (doğru haberler):

Muhammed (a.s) peygamberlik davasında bulundu ve mûcize gösterdi.

## Kıyası kendinde önermeler:

Zihinde mevcut olan "iki eşit parçaya bölünme" ilişkisi gereğince "dört çifttir" dememiz gibi.

# والجدل(١)

وهو (٢) قياسٌ مؤلَّفٌ من مقدَّماتٍ مشهورةٍ.

# والخطابة(١)

## والشعر

وهو (٢) قياس (٥) مؤلَّف من مقدَّماتِ تنبسط منها النفسُ أو تنقبضُ.

## والمغالطة

وهى $^{(Y)}$  قياسٌ مؤلَّفٌ من مقدَّمات $^{(Y)}$  شبيهةٍ بالحقّ أو بالمشهورة $^{(V)}$  أو من مقدَّماتٍ وهميّةٍ كاذبة $^{(A)}$ . والعمدة هو البرهان لاغير $^{(P)}$ .

وليكن هذا آخر الرسالة(١٠).

| (٦) +كاذبة] ج                | (۱) [] ج          |
|------------------------------|-------------------|
| (٧) بالمشهور[ة] قياس مؤلف] ي | (۲) [] و          |
| (٨) [كاذبة] ج                | (٣) من] و         |
| (٩) [لاغير] ج ي              | (٤) [أو مظنونة] ج |
| $\tau \prod (1 \cdot)$       | (٥) [] ي          |

## CEDEL (DİYALEKTİK)

Bu, yaygın olarak bilinen öncüllerden oluşan kıyastır.

## HATÂBE (RETORİK)

Bu, kendisine güvenilen bir kişiden alınıp kabullenilmiş yahut tahmine dayalı öncüllerden oluşan kıyastır.

## ŞİİR (POETİK)

Ruhun rahatlamasına veya sıkılmasına yol açan öncüllerden oluşan kıyastır.

## MUĞÂLATA (SOFİSTİK)

Bu, kesin doğru/gerçek olana veya yaygın olarak bilinene benzer öncüllerden yahut önyargıya/kuruntuya dayalı yalan/yanlış öncüllerden oluşturulan kıyastır.

Oysa (mantıkta) güvenilir olan sadece burhandır.

Bu husus risâlenin sonu olsun.

# Tıpkıbasım

على تورّ وعرَّيْنَ وَبَعَدُ رُفِينَ وسِالِدُ لِي المنطق أولا بنيا أيحب احتمنات لمن يبتدئ سنت من العلوم متعينا بالترهائ الذمقيعن اعزوا كودايتنا النَّفط الدال بالوضع برل على ما وصنع لر باخطابعة -وتدلى وورة بالنقيص الأكان لدجرا وعلما بالأك في الذين بالدائرام كالوشان والذيول في المدولران ال بالمطاحة وعي احربها بالضعف وعل كابن العاصفة أكفتا برباله الرام عم اللفط الم معسري وموالذي أل براد الزوت وادلة كالدنان والأكرب وموالول ك يكون كاركب كراى ايجازة والمعترو (ما كلئ وحوالرف له ين عن تصور مهورين وقوع النيكة كالانك وأباج في وباوالد قافع العنس المسور مؤوم المرافع المشركة كزعر والكلخ اماؤانة وموالدي يرضى في مقيقه اوشانة كالميولز بإنت الات منان والوس وأما وأن وحوالمتى يخالف كالعشاحكوالشدالي وشان والؤاذ

Hend

بالمقول لأحواب بالموتحب التؤكر المديكا والاعدان والوس ويوجس وواسياز على معول و كيرين عشاعين بالمناسق ل حوار مايو والمتولى لعوار بالموعد التزكد والمعوصة مثا بالمائن فاديدو عرو وموالوح وترجيان فخ متولي فك كثيرين تحذلفهن بالعدو وون اعضقية جواب باحووا كاغرمتول لي موايد فالديل متوارد مواسأة مني لمول فانه وموادى بيرّ النه، عا الناوك لي المستس كالناطق بالشيدة الي وشان وال المصل ورسم باركان بقال عا اليره ل حواسلة في موذات والمالوقية مامان بنع الماكول ويوالوص الملازم إواده يشتروم والومن المعادن وكلأ واحدثها الما لذكيفت بحضف وأحدة وسواكا حسة بالشامك بالتوة والعفل للانشان وتوسم بابنا كملة أتنافي فأعت حتيفة واحن منط فؤله وعنيا وإيا النابع حذابق فوق واحل وعوالومن العام فأتعس بالقن والنعل للهائان وفرح مراكبوانات وستمات

98

أنحذفول والخطط لمعينة الحفا وموالاي بتركسطوس الذاودف والأميان كالحدائراك طق بالمشيطان ال وبواعذالتام واكتدالنا فغن وموالدل يزكرينصش بعيد وفصارفرس كابليان طنة بالنبذالي كأمثا والرتسم النام وحوالذي يترك عرفيهن المثاء وفت الثادمة كالحيولز للضاحكية تؤيب كالشاه والآتم الذافض وموالدى يتركسطت العرصصت يختفطنخ يحقيقة واحتق كنوان ل توطيع نسان الذكيش عط قدميد ويعن مصطفا وماؤى البشرة مستقيم العامة شكال بالطبع النسكاك الغضب فولي يعولز بنالب لغا لله الدصارة في اوكا وب ومان الاليد كتوانا دُوكانب والمائت مطبة منصلة كنوانا ليز فالشاشب طالعة فالنها وموجود وآمات عنفرا كنولنا العدوالانوج اوفره وابوء تدول مناكلة يست ومنوعاوا يست خولاوا كوالاولى الأولى الزطة يستى مغدما والتايسي نايا والغضيافا مصتركنوانا

الزب

10

العزو ابازوج اوفك وي بالغذ ايجع والخلق مثنا والآما نعذابجع وغط كعولنا عاا النزوانا نبح (وجيسة وأنا عادفت الفلو عقط كمة لنا ذالرا عالن كالمنطة والماان فام ف وقد مكور المنفضلات فاستاج

اللهعداختان فهابي أنكسترائ الكلت واي ه تكونا ن كا دُمان كنول كالرايسان كاشراه بني ال كانسان يكاتب والجوستان فدنقيدةان كنولنا جهن كان كات وبعن كاخان ليس كات الشائش موان يصوالمصوح عموله والحواع ونوعال مقاة الكف المالاكاب فالاكارانيان صولزو فالمعدق كلصولة ن ناوالوجة الولة تفكس بدن اعجة ايفيًّا

بقرام فبعض كبس بقدام والعكس وقراني الأ الذكار الشريط العة والهادموجود وأن كأن الهاد موجووا فالنادين مفيساز بنوا لمركا شاخس طالعة فاله دحن حنيثة والمأمض خصلتين كنؤلمنا كأسطاح الأدوج اوور والردوع بنوالاروع الزوع اورف

ووسم وكالصم تغيزني كالمائن والليزان الوو إما فزوا ومنعتم بمت وبين وأمامن متصله يخفيل لقولناكل كان واالغ انسانا لوجوان وكارصوان فهواما ابعن باواسوو نيح كمراكان مآاالني انساناه إماليعن اواسود والماآليكين توستشائخ فالرطخ للوصوعة أخ كانت شعبلة واستنشآة عين المنوك بتوعيز المتالي كنولتاان تيزاات تالهوجيولمز كلت للترم كغولنا أذكان وأاات ناويوجيوان لكذلين بحبوال ولايكون اشانا والاكاش مفسلة كاستثا عين احد المؤيرُ بنيخ معين كاق كمولن اماان مكون مه االعدور وجااو فروا كلند فرو وبوليس بروح

108

# Kaynakça

| s. 461-468;                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Aygen, M. Sadettin, Büyük Filozof Esîrüddin Ebherî, Afyon, 1985.                                                      |
| el-Bağdâdî, İsmâil Paşa, <i>Hediyyetül-ârifîn</i> , İstanbul 1955.                                                    |
| Ben Cheneb, M., "Îsâgûcî", <i>İslam Ansiklopedisi</i> V-2, İstanbul 1988.                                             |
| Bingöl, Abdulkuddüs, <i>Porphyrios ve İsagojisi Üzerine,</i> Erzurum, 1988.                                           |
| , "Ebherî, Esîrüddin", <i>DİA</i> , X, İstanbul 1994.                                                                 |
| Brockelmann, C., GAL: Geschichte der Arabischen Litteratur I-II, Leiden, 1943-1949.                                   |
| , GAL, Suppl.: Geschichte der Arabischen Litteratur Supplement band I-III, Leiden 1937-1939.                          |
| , "Ebherî", İslam Ansiklopedisi IV, İstanbul 1988.                                                                    |
| Bursalı M. Tahir, <i>Osmanlı Müellifleri I-III</i> , İstanbul 1333.                                                   |
| Calverley, Edwin E., "Al-Abhari's Îsâghûjî fil-mantiq", <i>The Macdonald Presentation Volu-</i><br>me, London, 1933.  |
| Danişpejuh, Muhammed Tâkî, "Dü risâle der mantık", Mecelle-i Danişkede-i Adebiyyât u<br>'Ulum-i insânî, Tahran, 1349. |
| Ebherî, Esîrüddîn, <i>Keşfu'l-hakâik fî tahrîri'd-dekâik</i> (th. H. Sarıoğlu), İstanbul 2001.                        |
| , Tenzîlu'l-efkâr fî ta'dîli'l-esrâr, Nuruosmaniye Ktp. nr. 2238.                                                     |
| , Beyânu'l-esrâr, Köprülü Ktp. nr. 1618 (2a-43b).                                                                     |
| , Îsâgûcî (terc. R. P. Gür), İstanbul, 1987.                                                                          |
| Ebu'l-Ferec İbnu't-Tayyib, <i>Tefsîru Kitâbi Îsâgûcî li Firfûryûs</i> (nşr. K. Gyekye), Beyrut, 1986.                 |
| Fârâbî, İ <i>limlerin Sayımı</i> (çev. A. Ateş), İstanbul, 1986.                                                      |
| , et-Tavti'e (th. Refîk el-Acem) Beyrut, 1985; Fârâbî-Mantık Risâleleri içinde (çev. H.                               |
| Sarıoğlu), İstanbul 2001, s. 3-16.                                                                                    |
| , el-Fusûlü'l-hamse (th. Refîk el-Acem) Beyrut, 1985; Fârâbî-Mantık Risâleleri içinde                                 |
| (çev. H. Sarıoğlu), İstanbul 2001, s. 17-39.                                                                          |
| , <i>Îsâgûcî</i> (th. Refik el-Acem) Beyrut, 1985 <i>Fârâbî-Mantık Risâleleri</i> içinde (çev. H.                     |
| Sarıoğlu), İstanbul 2001, s. 41-68.                                                                                   |
| , Kitâbu'l-Elfâzı'l-müsta'mele fî'l-mantık (th, M. Mehdî) Beyrut, 1968.                                               |
| , Kitâbu Tahsîlü's-saâde (th. C. Âl-i Yâsîn), Beyrut, 1992.                                                           |
|                                                                                                                       |

| , et-Tenbîh ʻalâ sebîli's-saʻâde (th. C. Âl-i Yâsîn), Beyrut, 1992.                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| , Felsefe Öğreniminden Önce Bilinmesi Gereken Konular (çev. M. Kaya), Felsefe Arkivi                |
| XXVI, İstanbul, 1987.                                                                               |
| İbn Hallikan, Vefeyâtu'l-a'yân.: Vefeyâtu'l-a'yân ve ebnâi'zzamân I-VIII (nşr. İhsan Abbas),        |
| Beyrut, 1978.                                                                                       |
| İbnü'l-Kıftî, İhbâru'l-ulemâ' bi ahbâri'l-hukemâ, Mısır, 1326.                                      |
| İbn Sînâ, $e\varsigma$ -Şifâ [el-Mantık I-IV] (th. Ganawâtî·M. el-Hudayrî - A. F. el-Ehvânî).       |
| , Uyûnu'l-hikme (th. A. Bedevi), Beyrut, 1980.                                                      |
| , Kitâbu'n-Necât (th. A. Umeyre), Beyrut, 1992.                                                     |
| , Kasîdetu'l-müzdevîce fi'l-mantık, Kahire, 1910.                                                   |
| İbnu'n-Nedîm, el-Fihrist, Kahire, ts.                                                               |
| İhvân-ı Sâfâ, <i>Resâilu İhvâni's-Safâ I-IV</i> (nşr. Betrus il-Bustanî), Beyrut, 1957.             |
| İzgi, Cevat, "Ehberî, Emînüddin" DİA X, İstanbul, 1994.                                             |
| Kadı Sâid el-Endelûsî, <i>Tabakâtu'l-Umem</i> , Kahire, ts.                                         |
| Kâtib Çelebi, Keşfu'z-zunûn, İstanbul, 1971.                                                        |
| Kaya, Mahmut, İslâm Kaynakları İşığında Aristoteles ve Felsefesi, İstanbul, 1983.                   |
| , "Fârâbî', <i>DİA XII</i> , İstanbul, 1995.                                                        |
| Keklik, Nihat, İslâm Mantık Tarihi ve Fârâbî Mantığı I-II, İstanbul, 1969-70.                       |
| Medkûr, İ., "Mukaddimetu'l-Medhal", eş-Şifâ [el-Mantık], I/44-77).                                  |
| Molla Fenârî, Fevâidu'l-Fenâriyye, İstanbul, 1287.                                                  |
| Nametak, F Trako, S., Cataloque of Arabic, Persian, Turkish and Bosnian Manuscripts,                |
| Zürih, 1997.                                                                                        |
| Öner, Necati, Klasik Mantık, Ankara, 1978.                                                          |
| Porphyrios, <i>Îsâgûcî</i> , (trc. Ebû Osman ed-Dımaşkî, th. A. F. el-Ehvânî), Kahire, 1952.        |
| , İsagoci (çev. H. R. Atademir) Konya, 1948.                                                        |
| , Isagoge (çev. B. Çotuksöken), İstanbul, 1986.                                                     |
| Rescher, Nicholas, <i>Tatavvuru'l-mantıki'l-'Arabî</i> . (trc. Muhammed Mehrân), Kahire, 1985.      |
| Sarton, G., Introduction to the History of Science, New York, 1975.                                 |
| Serkis, Y. İ., Mu'cemu'l-matbû'âti'l-Arabiyye ve'l-mu'arrabe I-II, Kahire, 1928.                    |
| Şeşen, Ramazan, Nevâdiru'l-mahtûtâti'l-'Arabiyye ft mektebâti Türkiyyâ, Beyrut, 1975.               |
| Taşköprîzâde, Ahmed ibn Mustafa, Şakâkiku'n-Nu'mâniye f'i ulemâi'd-Devleti'l-Osmânîye               |
| (th. A. S. Furat), İstanbul, 1985.                                                                  |
| , Miftahus-sa'âde ve misbâhu's-siyâde fî mevzûâti'l-ulûm I-II (th. K. Kâmil Bekrî - A.              |
| Ebu'n-nûr), Kahire, 1968.                                                                           |
| et-Tûsî, Nasîreddîn, $\it Ta'dilu'l$ -mi'yar fî nakdi Tenzîli'l-efkâr [mantık kısmı] (Mantık ve Me- |
| bâhisul-elfâz içinde nşr. M. Muhakkik - T. Izutsu), Tahran, 1974.                                   |
| Ural, Şafak, <i>Temel Mantık</i> , İstanbul, 1985.                                                  |
| Ülken, H. Z., Mantık Tarihi, İstanbul, 1942.                                                        |

## Karma Dizin

| Abdullah ibnü'l-Mukaffa' 19,       | ardbileşen (tâlî) 48, 73, 89     | Birinci kalıp 83                 |
|------------------------------------|----------------------------------|----------------------------------|
| 26                                 | Aristo 19, 23, 25, 26, 35, 46,   | birinci şekil 83                 |
| Abdullâtif el-Acemî 45             | 54, 106                          | Birleşik Kıyaslar (el-kıyâsu'l-  |
| Abdurrahman ibn Seydî Mu-          | astronomi 7                      | mürekkeb 51                      |
| hammed el-Ahdarî 45                | at 47,67                         | bir yüklemli 49, 87              |
| Açıklayıcı söz 46, 51, 53, 71      | Athanasios 26                    | bitişik 87, 89                   |
| ağaç 38, 75                        | Atıf Efendi Ktp 44               | bitişik şartlı 49, 51, 71, 73    |
| ahlâk 30,40                        | ay-altı âlem 36                  | Boetius 26                       |
| ahlâk felsefesi 30                 | ayn 37, 53                       | boşaçıkarma 75                   |
| Ahmed ibn Tayyib es-Serahsî        | ayrık (mufârık) 25, 49, 75,      | bölümleme (el-kısme) 25          |
| 26                                 | 87, 89                           | buğday 38                        |
| akıl 36                            | ayrık şartlı 49, 51, 73          | burhan 35, 46, 93                |
| aklî 35, 52                        | ayrık şartlı önermeler 51        | Bursalı M. T., 45                |
| aksiyomlar 91                      | ayrılabilir araz 47, 69          | bürr 38                          |
| âlet 40                            | ayrım (fasl) 52, 53              | bütün 75, 81, 91                 |
| altı lafız 36, 37, 52              |                                  | büyük öncül (kübrâ) 49, 81, 83   |
| amelî felsefe 40                   | Bağdâdî, İsmâil Paşa 45, 105     | büyük terim 49, 81               |
| Amr 31, 34, 38, 47, 67             | Bağdat 7                         |                                  |
| Anadolu 7                          | Basra 35                         | canlı 77, 79                     |
| Analitika 35                       | Batı 26, 44, 54                  | canlılar 36, 47, 69              |
| Analitikler 23, 35, 36             | Batı ortaçağı 54                 | cedel (diyalektik) 46, 50, 93    |
| anlam 31, 32, 34, 37, 52, 53       | beden-ruh ilişkisi 37            | cevher 38, 53                    |
| anlamlı lafızlar (el-elfâzu'd-dâl- | beş küllî 37, 46, 67             | cins 25, 32, 34, 36, 37, 47, 51, |
| le ale'l-me'ânî) 36                | beş lafız 25, 37                 | 53, 67, 69                       |
| Arapça 19, 20, 23, 26, 41          | beş tümel 26, 30, 33, 51, 52, 53 | cisimli 25                       |
| araz (ilinek) 25, 32, 35, 36, 37,  | Beyazıt Devlet Ktp 59            | cisimsiz 25                      |
| 38, 47, 52, 53, 69                 | bilen (allâme) 37                | cüz'î (tekil) 37, 65             |
| arazî (ilineksel) 47, 52, 67       | bilen (özne) 37                  |                                  |
| araz-ı âmm (genel ilinek) 69       | bilgi 7, 37, 40, 51, 53, 83      | çelişki (et-tenâkuz) 48, 51,     |
| araz-ı lâzım (gerekli araz) 47     | bilginin doğruluğu 40            | 53, 77                           |
| araz-ı mufârık (ayrılabilir araz)  | bilinenin (nesne) 37             | Çelişkili (tenâkuz) 51, 53       |
| 47                                 | Birinci Analitikler 23           | Davud Karsî 45                   |
|                                    |                                  |                                  |

53, 71

delâlet 32, 36, 46, 51 Eksik tanıtım (resm-i nâkıs) 32, 33, 35, 36, 38, 40, 54, 51, 53, 71 105, 106 denevimler (mücerrebât) 48 el-burhân 39, 40, 51 fasıl (fasl. avrım) 25, 32, 34, dış dünya 25, 37, 40, 41, 52 36, 37, 39, 40, 41, 47, 69 el-Cedel 39 dıs konusma (en-nutku'lel-Elfâzu'l-musta'mele Fasl fî ecnâsi'l-ulum 35 hâricî) 40 fi'l-mantık 23, 29 felekî-küllî nefs 37 dil 23, 36, 38, 40, 54 felsefe 7, 23, 29, 30, 35, 40, el-Fihrist 26, 106 dil mantığı 36, 52 41, 43, 105 el-Fusûlü'l-hamse 30, 105 Dil Mantığı (İlmu'l-Mantıki'lfelsefî 35, 36 luğavî) 36 el-Hatâbe 39 felsefî ilimler 35 el-'ibâre 39, 40 dinî 19,35 felsefî mantık 36, 52 el-İşârât ve't-tenbîhât 39 dinî ilimler 21, 35 ferdî varlıklar 54 el-Kıyâs 39 dinin tanıklığı (es-sehâde-Fevâidu'l-Fenâriyye 46, 106 tu'd-dînivve) 40 el-Makûlât 39 Dirâyetü'l-Eflâk 7 el-Mantık inde'l-Fârâbî 30 fiil 48, 75 fiil hali 37, 69 el-Medhal 26, 39, 40, 54 disiplin 23, 41 fikrî 36.37 Diyalektik (el-cedel) 34, 51, 53 epistemoloji 54 fikrî mantık 37 doğru 40, 48, 75, 77, 79, 81 Erbil 7 Fikrî Nutk 36 doğru haberler (mütevâtirât) erdem 36 filozof 7, 19, 25, 29, 32, 35, er-Râzî, Ebu Bekr Muhammed 36, 39, 40, 41, 43, 46, 54, Döndürme (el-aks) 48, 51, ibn Zekeriyyâ 26 63, 105 79.83 er-Risâletü'l-Bâhire fî Makâlefi't-tabî'î ve'l-aklî ve'l-mantıkî dördüncü kalıp 49,85 ti'z-Zâhire 7,44 41 dördüncü şekil 83 er-Risâletu'l-Esîriyye fî'l-manfizik 39 duyulur (mahsûsât) 25 tık 44 er-Risâletü'z-Zâhire 7,44 Dü risâle der mantık 105 Gazzâli 19 Esîrüddin Ebherî 19, 24, 63, Dürr-i Nâci Haşiyeleri 46 105 geometri 7 düşünce 19, 23, 26, 36, 38, es-Safsata 39 gerçeğin bilgisi 40 40,54 es-Sullemu'l-münevrak 45 gerçek kesintili 48, 49, 89 düşünen canlı 31, 32, 34, 65, eşit (müsâvî) 32, 49, 50, 87, 91 gerekli araz 69 71 eş-Şifâ 26, 39, 40, 46, 52, 54, gereklilik/ayrılmazlık (telâdüşünme 36 104 züm) 51, 52, 73 et-Tavti'e 29, 105 gereklilik bildiren (lüzûmiyye) Ebherî 7, 19, 21, 24, 26, 27, et-Tehzîb fî'l-mantık 7,44 43, 44, 45, 46, 52, 54, 57, gereklilik (bi'l-iltizâm) 47, 65 63, 105 et-Tenbîh 'alâ sebîli's-sa'âde 30, 106 gerekli özellik 47 Ebu'l-Ferec ibnü't-Tayyib 26, 105 Evveliyyât (aksiyomlar) 91 gözlemler (müşâhedât) 50 Eflâtun 26,54 ev yönetimi (tedbîrü'l-menzil) gramer 40 eğitim 19, 24, 26, 45 güç 48, 75 Ehberî 43, 45, 46, 105, 106 ezel 41 güç halinde 37, 69 Eisagoge 19, 23, 25, 54 gülen canlı 71 fa'âl akıl 37, 41 Eksik tanım (hadd-i nâkıs) 51, Güvene bağlı olarak kabulleni-

Fârâbî 19, 23, 26, 27, 29, 30,

len (makbulât) 50

hadd 32, 49, 51, 53, 67, 71 idrák 36 isimlendirilen (el-müsemmâ) hadd-i asğar 49 ihhâr 31 isimlendirme (et-tesmiye) hadd-i ekber 49 İhbâru'l-ulemâ' bi ahbâri'l-hu-36, 52 hadd-i evsat 49 kemâ 106 Islâhu Kitâbi'l-Ustukussaât hadd-i nâkıs (eksik tanıtım) İhvân(-1 Safâ) 15, 19, 26, fî'l-Hendese li Uklidis 7 27, 35, 36, 37, 38, 52, İslâm ansiklopedistleri 35 54.106 hadd-i tâm (tam tanım) 47 İslâm dünyası 6, 26, 29, 43, Hadsiyyât (sezgiler) 91 ikinci analitikler 23, 36 44 Hakîm Şâh Muhammed ibn İkinci kalıp 51,87 İslam eğitim tarihi 24 Mubârek el-Kazvînî 45 ikinci sekil 83 İslam filozofları 54 hassa (özellik) 25, 32, 34, iki yüklemli 30, 49, 85 İslâm Mantık Tarihi 23, 106 36, 37 iktirânî (bağlantılı) 49, 51, İspat (el-burhân) 50, 51, 53 hasiye 44, 45, 46 53,81 istikrâ (tümevarım) 31 Haşiye alâ Şerh li Husam İktirânî Kıyas 85 İstinsah 59 Kâtî 46 ilham 36 istisnâî kıyas (istisnalı) 49, hatâbe (retorik) 34, 46, 50, İlim(ler) 7, 19, 23, 30, 34, 35 51, 53, 81, 89 93 ilimler ansiklopedisi 35, 54 iştirât 31,32 Havreddîn el-Bitlisî 45 İlimlerin Sayımı 30, 37, 105 iyinin bilgisi 40 Hayreddîn Hıdır ibn Ömer İlinek 52 e1-Atûfî 45 izâfet 47, 75 İngilizce 29, 30, 44 Hediyyetül-ârifîn 45, 105 insan 31, 47, 48 Hellenistik 23 Kadı Sâid el-Endelûsî 26, 106 insan aklı 41 hinta 38 kalıp (durûb) 49, 51, 53, 83 insan bedeni 36 Karaca Ahmet 46 Hidâyetü'l-Hikme 7, 19, insan gözü 37 43, 44 Karaman İl Halk Ktp 43 insanın zihinsel yetkinliği 40 hristiyan 54 Kasîdetu'l-muzdevîce Husam Kâtî (Hüsameddîn İnsan(lar) 30, 32, 34, 36, 37, fi'l-mantık 39, 106 38, 41, 47, 48, 49, 52, el-Kâtî) 45, 46 Kategoriler 23, 25, 35, 36, 54 64, 67, 69, 71, 73, 77, 79, Hz. Muhammed 50, 63 Kâtib Çelebi 44, 45, 46, 106 87,89 Kâtibî 7,40 insan nefsi 36, 37 İbas 26 Katolik 54 insan zihni 36 İbn Hallikan 7, 106 Kavl/ekâvîl 32, 37 İran 7 kavram 37, 55 İbn Sînâ 15, 19, 26, 27, 39, 40, 41, 46, 52, 54, 106 Îsâgûcî (Isagoge) 7, 19, 20, kavramlar 26, 41, 51, 54 23, 24, 25, 26, 27, 29, 30, İbnü'l-Hammâr 26 kelâm 19,36 32, 33, 36, 37, 38, 39, 41, İbnü'l-Kıftî 106 Kemâlleddin ibn Yunûs 7 43, 44, 45, 46, 51, 52, 54, iç konuşma (en-nutku'd-Keşfu'l-Hakāik fî Tahrîrî'd 57, 65, 105, 106 dâhilî) 40 Dekâik 7, 43, 51, 105 İsaguci Geleneği 19, 21, 30 içlem (bi't-tazammun) 47, Keşfu'z-zunûn 44, 45, 106 isbat (el-burhân) 27 51, 52, 65 kesinlik taşıyan öncüller isim 32, 33, 36, 52, 53 iç tercih (er-reviyyetu'l-bâtı-(el-yakîniyyât) 50, 91 ne) 40 isimlendiren (el-müsemmî) Kesinlik taşıyan önermeler idealist-işrâkî eğilim 41 36, 52 51

kıyas 46, 50, 51, 53, 81, 83, 91.93 Kıvası kendinden önermeler 50,91 Kilise 54 Kindî 19, 26 Kitabu Beyâni'l-esrâr (Beyânu'l-esrâr) 44, 51, 105 Kitâbu'l-Elfâzı'l-müsta'mele fî'l-mantık 105 Kitâbu'l-Matâli' 44 Kitâbu'n-Necât 39, 106 Kitâbu Telhîlsi'l-hakâik 7, 44 Kitâbu't-Ta'dili'l-mi'yâr şerh Tenzîlu'l-efkâr 43 Kitâbu Zübdeti'l-hakâik 44 konu (mevzu') 30, 31, 32, 34, 36, 43, 48, 49, 52, 73, 75,83 konu şahsî 35 konuşma 37 Köprülü Ktp 46, 107 kurucu sûretler (es-suveru'l-mukavvime) 38,53 Kutsal Ruh 55 kübrâ 49,81 küçük öncül (suğrâ) 49, 81 küçük terim 49,81 küllî 34 küllî anlam 31, 32 küllî(ler) 15, 31, 32, 34, 37, 41, 46, 52, 65, 67, 69 küllî nefs 37 külliyye-i müsevvere (tümel belirtili) 73

lafız 37, 38, 46, 47, 52, 53, 65 Lafız-anlam 37 Lafız-anlam ilişkisi 37, 52, 53 lafzî 36, 37 lafzî nutk 36 Lâtince 23, 26, 44 madde 37 mahiyet 32, 35, 47, 51, 52, 71 mahsûrât (belirtili önermeler) 77 mahsus (özel) 73 makale 40, 41, 45, 51 mantik 9, 21, 22, 23, 25 28, 31, 32, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 46, 51, 52, 53, 63, 83, 93, 105, 106 mantık çalışmaları 19, 23 mantikci 43, 44 mantıkçılar 23, 29 mantıkî 41,52 mantık külliyatı 39 Mantıku'l-Mesrıkıyvîn 39 Marius Victorinus 26 matematik (el-ilmü'r-riyâzî) 7, 35, 40 mecmua 59 mekan 48, 75 metafizik-teoloji (el-ilmu'lilâhî) 25, 40 Mettâ ibn Yûnus 26

bâhu's-siyâde fî mevzûâti'l-ulûm 106 Millet Ktp 43, 44 Molla Fenârî 45, 46, 106 M. Tahir Bursalı 105 Muallimü's-Sânî 19, 29 mufârık 47 mugâlata (sofistik) 50 Muhammed ibn İbrahim

Miftahus-sa'âde ve mis-

Muhammed ibn İbrahim el-Mânsurî 45 Muhammed Şâkir 45

el-Hanbelî el-Halebî 45

mukaddem (önbileşen) 48, 73 Mukaddimetu'l-Medhal 26, 106

Muslihuddîn Mustafa ibn Şa'bân es-Surûrî 45 Mustafa ibn Halil ibn Kâsım 59 Mustafa Mostârî 45

Musul 7 Mücerrebât (deneyimler) 91

Müfred 32, 34, 51, 52, 65 Müfred Kavram 51

müfred küllî 32, 52

Müfred ve Mürekkeb küllî 52

Müfred ve Mürekkeb Lafız 52 müfred (yalın) 31, 47, 65

mühmele 48, 73

mürekkeb (birleşik) 31, 32, 34, 47, 51, 65

mürekkeb-küllî (birleşik tümel)

31, 32, 53 Müşâhedât (gözlemler) 91

Müstensih 59

Mütevâtirât (doğru haberler) 91

Nasîreddîn et-Tûsî 43, 106 nazari felsefe 40 Necmeddin Ali ibn Ömer

nefs 36, 37

nevi' 25, 32, 36, 37

el-Kazvinî 7

Nev'î Yahyâ Efendi 45

nev' (tür) 34, 47

nicelik 46, 77

niteleme (el-vasf) 36, 52

nitelendiren (el-vâsıf) 36, 52 nitelenen (el-mevsûf) 36,

itelenen (el-mevsû) 37, 52

nitelik (es-sıfa) 36, 37, 52, 79

Nûreddîn Ali ibn İbrahim eş-Şîrâzî 45

Nûreddîn Ali ibn Muhammed

el-Eşmûnî 45

Nuruosmaniye Ktp 43, 105 nutk 36

olumluluk 48, 75, 79, 83 olumlu önerme (mûcibe) 48

tanım 25, 26, 32, 33, 34, 46,

47, 51, 53, 67, 71

olumsuzluk 48, 75, 79, 83 Retorik (el-hatâbe) 31, 51, 53 sûret 37,53 olumsuz önerme (sâlibe) 48 revivve 42 Sürvânî 23 oniki bahis 51 risâle 29, 30, 35, 36, 37, 51, Sürvânîce 23, 26 54, 62, 93, 105 ontoloji 37 Risâle fî fesâdi'l-ebhâsi'lleti Organon 19, 23, 26, 29, 35 sahıs 36, 37, 52 vada'ahâ mübrizü'l-cedeorta terim (hadd-i evsat) 49, sahsî 31, 34, 52 liyyîn 44 81,83 şahsî yüklem 31 Risâle fî ilmi'l-Hey'e 7 Osmanlı 7, 19, 43, 45, 105 Sakâiku'n Nu'mâniyye fî Risâle fî'l-mantık 44 Osmanlı Müellifleri 45, 105 'ulemâi'd-Devleti'l-Osmâ-(Risâleler) Resâilu İhvâni'snivve 45, 106 Safâ 35, 106 sart 31, 34, 48 öğrenim 37, 53 Risâlet fî Fesâdi'l-Ebhasil'lleti sart edatı 31 öğrenim ve öğretimdir (el-ilm Vada'ha Mübrizü'l-Cedeve't-te'allüm ve'tta'lîm) 37 Şartlı bağlantılılar (elliyyîn 7 öğretim 19, 37, 53 ikrânâtü'ş-şartıyye) 51 Risâletü'ş-Şemsiyye fî Kavâiöncül 49 şartlı önerme (el-kazıyyedi'l-Mantıkiyye 7 tü'ş-şartıyye) 30, 51, 73 önerme (kazıyye) 23, 30, 31, riyâzî 35, 36, 40 32, 33, 34, 35, 36, 46, 48, Sebister 7 Roscelin 55 49, 50, 51, 52, 53, 54, 71, şekil (figür) 46, 81 ruh 36, 37 73, 75, 79, 81, 85, 89 Semseddîn Muhammed ibn Rûmiye 44 önermeler (el-kazâyâ) 51 Hamza el-Fenârî 45 örtüşme (bi'l-mutâbaka) 47, Şemseddin Muhammed ibn safsata 34,46 51, 52, 65 Mahmud el-İsfehânî 7 sanat 36, 37 Özellik 52 serh 23, 26, 29, 43, 44, 45, 46 sanatkâr 37 özet (muhtasar) 23, 26, 29, 44 Sihâbeddîn Ahmed ibn Mu-Selçuklu 7, 18, 43 hammed e1-Ebdî 45 Semerkand 7 parça 48, 75 şiir (poetik) 34, 39, 46, 50, 93 Sergius 26 Patristik 23 poetik 31, 50, 51, 53 sezgiler (hadsiyyât) 50 Tabakâtü'l-ümem 26, 106 siyaset (ilmu's-siyâse) 40 Poetika 23, 35 tabî'î 35, 41 siyasî 35 Porphyrios 19, 23, 25, 26, 30, tabî'î ilimler 35 33, 36, 38, 41, 45, 46, 53, skolastik dönem 54 Ta'dilu'l-mi'yar fî nakdi Tenzî-105, 106 skolastikler 26 li'l-efkâr 106 problem 25, 27, 38, 41, 43, 54 Sofistika 35 Tahsîlü's-sa'âde 30, 105 Probus 26 Sofistik Delillerin Çürütülmetakyîd/takyîdî 31, 32 si 23 tamamlayıcı sûret 53 rastlantı 48,73 Sofistik (el-muğâlata) 51, 53, tamamlavıcı sûretler (es-suve-93 reel varlıklar/gerçek varlıklar ru'l-mutemmime) 38 sonuç (matlûb) 49 tam tanım (hadd-i tâm) 51, resm-i nâkıs (eksik tanıtım) 47 söz 32, 37 53, 71 resm-i tâm (tam tasvir) 47 su gözü 37 tam tasvir (resm-i tâm) 51, resm (tanıtım, tasvir) 32, 34, suğra 49 53, 71 51, 53, 71

Süleymaniye Ktp 43, 44, 46,

59

Rethorika 35

tanımlanan (mahdûd) 32 tarif 34, 73 taş 38, 47, 48, 65, 75, 79 tasavvur 36, 50, 51 tasdik 40, 51 Tasköprîzâde 45, 106 tasvir edilen (mersûm) 32 tasvir (resm) 32, 33, 34, 47, 48, 51, 67, 71 tefsir 29, 45 Tefsîru Kitâbi Îsâgûcî 26 Tefsîru Kitâbi Îsâgûcî li Firfûrvûs 105 Tehzîbü'n-Nuket 7,44 tek vüklemli 31 temsil (analoji) 31 Tenzîlü'l-Efkâr fî Ta'dîli'l-Esâr 7, 43, 105 teoloji 40,54 teorik kanıtlama (el-burhânu'n-nazarî) 40 terminoloji 29 teslis 54 tikel 47, 48, 51, 67, 73, 77, 79 tikel belirtili (cüz'iyye-i müsevvere) 48, 73 tikel olumlu 48, 77, 79 tikel olumsuz 48, 77, 79 Topika 26, 35 Topikler 23 Topkapı Sarayı Ktp 43 tümel 47, 48, 49, 54, 65, 67, 73, 77, 79, 83

tümel belirtili (külliyye müsevvere) 48

Tümel kavramlar (el-maâni'l-külliyye) 51, 53

tümeller meselesi 41, 54

tümel olumlu 48, 76, 79

Tümel olumsuz 77, 79

tümevarım 31, 34

tür (nev') 25, 34, 47, 52, 67

Türkçe 19, 29, 30, 44

Türkiye 20, 44

Uyûnu'l-Hikme 39, 54, 106 uzak cins 47, 71 uzlaştırma 48

üçüncü kalıp 49, 85 üçüncü şekil 83

vahiy 36
varlık hiyerarşisi 37
varlık(lar) 36, 37, 40, 52, 53, 54, 55
varlıkların sınıflandırılması 28
varoluş aşamaları 39
Vefayâtu'l-â'yân 7
Vefeyâtu'l-a'yân ve ebnâi'z-zamân 106

yakın cins 47, 71 yakın fasl 47, 71 Yalın (müfred) 51 yanlış 40, 48, 71, 75, 77, 79, 93 vazan canlı 32 Yeni-Eflatuncu yorumcular 23 vöntem 29 yüklem 30, 32, 34, 48, 49, 73, 75,83 yüklemi şahsi 31 yüklem küllî 34 yüklemli (hamliyye) 48 Yüklemlilerde birleşik karineler (el-karâni'l-müellefe mine'l-hamliyyat) 51 yüklemli önerme (el kazıyyetü'l-hamliyye) 30, 31, 34, 73 yüklem (mahmûl) 31, 48 yüklem şahsî 34 Yunanca 46

zaman 48, 75
Zatî-küllîler 52
zâtî (öze ilişkin) 47, 52, 67
Zekeriyyâ ibn Muhammed elEnsârî el-Kâhîrî 45
Zeyd 31, 34, 38, 47, 48, 65,
67, 71, 72, 75
zihin 25, 36, 36, 40, 41, 47,
50, 52, 65, 91
zihinde canlandırılan (umûrun
tusuvvirat fi'z-zihn) 41
zihinde nitelik 52
Zihinde varolanlar 41
Zübdetü'l Esrâr 7, 43